Cinectividad:
fortalecimiento
de lazos socia-

les a través
del cine comu-
nitario en San
Basilio de
Palenque

Cinectivity: Strengthening Social
Ties through Community Cinema
in San Basilio de Palenque

JoHN JAIME HurTADO CADAVID
hurtadocadavid. 1@osu.edu

https://orcid.org/0009-0003-6366-0196

FECHA DE RECEPCION
marzo 19, 2025

FECHA DE APROBACION
diciembre 9, 2025

FECHA DE PUBLICACION
enero - junio 2026

https://doi.org/10.32870/
elojoquepiensa.v0i32.xxx

RESUMEN / Este texto analiza el

cine comunitario del colectivo de comu-
nicaciones Ruchd Suto de San Basilio

de Palenque, Colombia. Parte de una
aproximacion filoséfica de revision de
conceptos como medios ciudadanos, cine
comunitario y territorializaciéon del cine,
para explicar como los palenqueros se
apropian de los discursos sobre si mis-
mos. A través de tres cortos del colectivo,
se 1dentifican nodos de analisis que
puedan hilvanarse para exponer como
los palenqueros buscan generar lazos
comunitarios perdurables. Se concluye
que a través de este proceso crean nuevas
formas de conexion comunitaria gracias
a la tecnologia y la socializacion, proceso
que se denominara “cinectividad”.

PALABRAS CLAVE / Medios audiovi-
suales, Cultura popular, Cine alternativo,
Cultura afrodescendiente, Territorializa-
cion.

ABSTRACT / This paper analyzes
the community cinema developed

by the Kuchd Suto communications
collective in San Basilio de Palenque,
Colombia. Taking a philosophical
approach, it examines concepts such
as citizens’ media, community cinema,
and the territorialization of cinema

to explore how Palenqueros reclaim
narratives about themselves. Through
an analysis of three short films by
Kuchd Suto, this research identifies three
analytical nodes that collectively foster
lasting communal bonds. The findings
highlight how this process cultivates
new forms of community connection
through technology and social inter-
action, a dynamic conceptualized as

“cinectivity.”

KEYwoORDs / Audiovisual media,
Popular culture, Alternative cinema,
Afro-descendant culture, Territorial-

1zation.


https://doi.org/10.32870/elojoquepiensa.v0i30.445
https://doi.org/10.32870/elojoquepiensa.v0i30.445
https://orcid.org/0009-0003-6366-0196


EL 070 QUE PIENSA

N° 32, enero - junio 2026

Saberes tradicionales
(Coleetivo Kucha Suto, 2012).

INTRODUCCION

a conservacion cultural de comunidades histéricamente aisladas es un

reto politico en Colombia. Especialmente, se requiere mayor apoyo

gubernamental a estrategias de comunicacion que permitan a los ciuda-

danos aduenarse de los discursos sobre si mismos y manifestar sus necesi-
dades. En San Basilio de Palenque, el compromiso comunitario con la conservacion
de su memoria histoérica a través de la identidad y el orgullo palenquero ha permitido
a sus lideres impulsar estrategias para transmitir sus saberes y tradiciones. Si bien la
oralidad y la escritura siguen siendo utilizados para este fin, con el auge de las nuevas
tecnologias de la informacion y la comunicacion el audiovisual se ha convertido en
una herramienta valiosa para expresar y difundir su cultura.

Como parte de esas iniciativas naci6 el colectivo Kuchd Suto quienes, a través del
cine comunitario, relatan los saberes y tradiciones de la comunidad afro cimarrona
en San Basilio de Palenque. Sus lideres han implementado el audiovisual en la edu-
cacion de la comunidad para generar espacios de discusiéon con ninos, jévenes y
adultos sobre el valor de su territorio y cultura. Esto lo han logrado al enfocarse en
la preservacion del patrimonio inmaterial de su cultura, desarrollando estrategias
de creacién y circulaciéon de contenidos que se realizan y despliegan en los lugares

DOSSIER. EL DOCUMENTAL: SIGNIFICACION Y VALOR SOCIAL /110



coloquiales de encuentro como la calle y el parque (Cantillo
Turbay, 2020, p. 162). De sus procesos comunitarios han sur-
gido cortometrajes que relatan la fuga de los negros del yugo
espafiol; que muestran la importancia de su territorio y sus
saberes ancestrales; y la importancia de la uniéon comunitaria
en el cuidado del individuo y el territorio, entre otros. Dichas
narrativas audiovisuales representan una forma de expresion
y fortalecimiento de una ética cultural local que sostiene una
forma de vida, con lo que el colectivo “apunta a generar
un concepto propio de sujeto palenquero, definido desde la
posibilidad de participacion, de interaccion y de la idea de
proyecto en sus vidas” (Navarro Diaz y Aguilar Rodriguez,
2015, p. 259).

Dicho esto, la pregunta fundamental que dirige este texto
es jcomo a través del cine comunitario en San Basilio de
Palenque se logra establecer una conexién entre la comuni-
dad, sus saberes ancestrales y su territorio? Para responder, se
realizara una aproximacion teorica de conceptos como cine
comunitario, medios ciudadanos y territorializacion del cine,
para enunciar una potencialidad politica en la apropiacion
de la comunidad sobre sus medios de comunicacion. Luego,
se analizaran tres cortos audiovisuales y se identificara su
pertenencia a tres nodos fundamentales: la génesis social,
las tradiciones ancestrales y la empatia como valor comu-
nitario, los cuales permitan exponer como los palenqueros
buscan potenciar sus lazos sociales y transmitirlos a las nuevas
generaciones. Por Gltimo, la posibilidad de generar nuevas
conexiones empaticas con el uso de las tecnologias de la infor-
macioén para preservar la cultura se denominara un proceso
de “cinectividad”.

RELEVANCIA
DEL CINE COMUNITARIO

Martin Barbero (1987) en su estudio sobre las mediaciones
analizo como en los afos treinta, particularmente en México
y Argentina, “al cine se le encarga darle imagen y voz a las
identidades nacionales. Y al cine iran las masas populares

EL 070 QUE PIENSA

N° 32, enero - junio 2026

no tanto a divertirse como a ‘experimentar con su vida coti-
diana’; a ver ‘reiterados sus codigos de costumbres™ (p. 211).
A través del melodrama y de la masificaciéon de comporta-
mientos considerados representativos de la nacion, el cine
industrial consolid6 una unificacion discursiva que priorizo
imaginarios urbanos sobre las formas de vida campesinas e
indigenas, reforzando asi logicas hegemonicas de represen-
tacion. No obstante, a partir de los afios sesenta y setenta
surgieron intentos de disputar este régimen desde la practica
cinematografica misma. El Nuevo Cine Latinoamericano
consolid6 un marco mas amplio de experimentaciéon esté-
tica y politica, orientado a problematizar la representacion
cultural desde perspectivas criticas y comprometidas con
los sectores populares. Directores como Fernando Solanas y
Octavio Getino en Argentina, con La hora de los hornos
(1968), y Glauber Rocha en Brasil, con su Cinema Novo,
exploraron un cine que articulaba reivindicacion social,
denuncia politica e innovacion formal, cuestionando tanto
las narrativas hegemonicas como los modos de produccion
industrial. Estas practicas compartian con el cine colabo-
rativo temprano la intenciéon de dar voz a comunidades
histéricamente marginalizadas, aunque operaban a escalas
nacionales y continentales, integrando debates 1deologicos y
estéticos que trascendian lo local.

Paralelamente, en Colombia, Marta Rodriguez y Jorge
Silva propusieron una forma de cine colaborativo desde la
memoria popular que, si bien no equivale aun al cine comu-
nitario contemporaneo, abrié caminos para que las comuni-
dades participaran en la construcciéon de sus propias image-
nes. Peliculas como Chircales (1972), resultado de mas de
seis aflos de trabajo con una familia obrera del sur de Bogota,
muestran como el proceso de filmacién se convierte en una
practica de acompanamiento politico y de elaboracion colec-
tiva del testimonio, teniendo en cuenta la voz de la poblacion.
De manera similar, Campesinos (1975) y Nuestra voz
de tierra, memoria y futuro (1982) profundizaron en el
“caracter colectivo, para que la gente se [hiciera] consciente

DOSSIER. EL DOCUMENTAL: SIGNIFICACION Y VALOR SOCIAL /111



del poder que tiene en la historia, pero con una vision critica”
(Rodriguez y Silva, 1988). Aunque estos proyectos operaban
bajo la figura del documental autoral, en la que Rodriguez y
Silva dirigian y filmaban las dinamicas permitieron a comu-
nidades indigenas y campesinas narrar sus luchas, cosmovi-
slones y tensiones territoriales, articulando un cine enraizado
en el dialogo y la co-presencia prolongada con los sujetos
filmados. Seguin el mismo Martin Barbero (1987), actividades
como estas permiten la emergencia de matrices culturales
locales sostenidas por practicas de sociabilidad que articu-
lan un “nosotros” entre la vida intima y el ambito publico
(p- 251). De este modo, tanto las experiencias del Nuevo Cine
Latinoamericano y del cine de memoria popular en Colom-
bia revelan que el cine ha funcionado histéricamente como
mediacion artistica capaz de proyectar identidades, movili-
zar comunidades y disputar la hegemonia cultural a través
de estrategias narrativas y estéticas comprometidas con la
transformacion social.

Gracias al auge y a los desarrollos actuales de las tecno-
logias de la informacion, las comunidades historicamente
marginadas han podido explorar y apropiarse de herra-
mientas audiovisuales a costos mas asequibles. Con ello, han
construido nuevas formas de comunicacién que, contrario
a lo que sucedia en los afios treinta y a los movimientos del
Nuevo Cine Latinoamericano y el cine de memoria popular,
intentan mostrar realidades sociales o incentivar movimien-
tos politicos desde la voz y filmacion de las mismas comuni-
dades. Entre estas propuestas surge el cine comunitario como
herramienta dinamica para construir significados locales que,
promoviendo procesos de produccion audiovisual, posibilita
el surgimiento de nuevos lenguajes transformadores de las
relaciones humanas y el fortalecimiento de vinculos sociales
en la formacion de un cuerpo colectivo.

A diferencia de otras artes colaborativas, el cine exige
estructuralmente la participacion de multiples personas, pues
su produccion integra guion, direccion, actuacion, operacion
técnica, edicion y exhibicion. Cada una de estas fases requiere

EL 070 QUE PIENSA

N° 32, enero - junio 2026

una coordinacion sostenida entre personas con distintas habi-
lidades, saberes y sensibilidades, lo que convierte al cine en
un arte intrinsecamente interdependiente que genera un
producto perdurable y movil. En el cine comunitario, dicha
exigencia se amplifica: ademas de coordinar tareas creativasy
técnicas, la produccion abre espacios de deliberacion politica,
socializacion y construccion de acuerdos, funcionando como
un catalizador de vinculos sociales y de creacion compartida
de sentido.

En palabras del cineasta y comunicologo Alfonso Gumucio
Dagron (2014), las iniciativas de cine comunitario

[...] son expresiones de comunicacién, expresiéon artistica y
expresion politica que nacen de la necesidad de comunicar sin
intermediarios, y con un lenguaje propio, la palabra de comu-
nidades historicamente aisladas. Este es un cine que tiene como
eje el derecho a la comunicacion (p. 18).

El derecho ala comunicacion es una forma de apropiacion
de los discursos sobre sus formas de vida. En este proceso,
la comunidad se organiza “para tomar decisiones sobre los
modos de produccién y difusion, e interviene en todas las
etapas, desde la constitucion del grupo generador, hasta el
analisis de los efectos que el trabajo produce en la comuni-
dad, tanto en lo inmediato como en las proyecciones de largo
plazo” (Gumucio Dagron, 2014, p. 32). Adicionalmente, la
critica cultural argentina Andrea Molfetta (2017a) profundiza
en las dimensiones politicas y estéticas del cine comunitario,
definiéndolo como “una estrategia de visibilidad, recono-
cimiento y auto-legitimaciéon que empodera a los sectores
sociales donde se hace cine y comunicacién comunitaria”
(p. 17). Asi, abre nuevos caminos para fortalecer, por ejem-
plo, metodologias de conservacion de memoria histérica, de
transformacion de la vision local y publica y de bienestar
para la comunidad al ser un cine que “privilegia la reciproci-
dad, el respeto y el carifio en todas las fases del ciclo de vida
de las peliculas, desde las primeras consultas a nivel local y
comunitario hasta las multiples proyecciones y dialogos en
comunidades y festivales” (Schroeder, 2023, p. 19). Es decir,

DOSSIER. EL DOCUMENTAL: SIGNIFICACION Y VALOR SOCIAL /112



que en su desarrollo el ptblico no es un receptor pasivo de
mensajes, convirtiétndose en una herramienta para enfren-
tar retos de participacion ciudadana en la esfera local. Esto,
segin Molfetta (2017c¢), citando a Guattari, seria una forma
de generar “nuevos agenciamientos de la subjetividad audiovisual,
colectiva, grupal, horizontal y comunitaria, posibilitando el
surgimiento de una narrativa del nosotros” (p. 113). Tal narra-
tiva del nosotros es la que funciona como entidad variable
en cada proceso de cine comunitario, porque dependiendo
del territorio, la historia y las posibilidades actuales de las
comunidades, surgen diversas necesidades en el despliegue
de lo que consideran sus objetivos comunitarios.Por su parte,
el antropologo mexicano Juan Carlos Dominguez Domingo
(2021) aporta una dimension relacional que permite com-
prender el cine comunitario como una practica sostenida por
multiples vinculos. El autor diferencia entre convergencias y
transacciones, entendiendo

la convergencia como el fenémeno en el cual diversos esce-
narios de la produccion cultural se entrecruzan en distintos
momentos de la creacion, produccion y circulacion de obras y
bienes culturales; y a las transacciones, como las practicas que
median los diversos niveles de intersecciones dentro del proceso
de convergencia (p. 17).

Su contribucién evidencia que estas practicas no operan
en aislamiento, sino en dialogo constante con otros espacios
culturales, instituciones y actores. Las convergencias y tran-
sacciones permiten que la creatividad colectiva se expanda
y que los proyectos comunitarios se conecten con redes cul-
turales mas amplias sin perder su autonomia.

Tomadas en conjunto, estas perspectivas delinean un
marco teoérico en el que el cine comunitario aparece simul-
taneamente como arte, estética politica y proceso relacional.
Esto pone en evidencia que en el cine comunitario existe una
articulacion de personas, instituciones y saberes en un entra-
mado creativo que se diferencia en cada colectividad; es “un
cine que permite ser y hacer, un cine vivo y vivificante” (Red
de Cine Comunitario de Latinoamérica y El Caribe, s.f.). Con
ello, se posibilita un sistema de analisis basado en el territorio

EL 070 QUE PIENSA

N° 32, enero - junio 2026

y en lo que las comunidades, con sus saberes tradicionales,
aportan a las préacticas cinematograficas. Sin embargo, si
bien estas posturas permiten estudiar las estructuras y redes
que confluyen en la ideacién, formalizacion y despliegue del
cine comunitario, considero que el analisis de los impulsos
internos que fomentan esas organizaciones requiere de un
estudio particular y de nuevas categorias que respondan a
los procesos relacionales por medio de los cuales se imaginan
y desarrollan ciertos temas en un territorio especifico. Para
exponer este impulso interno, la propuesta de este texto es
enlazar el cine comunitario con el territorio y luego argu-
mentar a favor de la union de puntos nodales en las tematicas
de ciertos videos del colectivo Ruchd Suto de San Basilio de
Palenque para conducir un proceso de conectividad en la
comunidad. Al analisis de estas conexiones a través del cine
se le denominara un proceso de cinectividad.

CINE COMUNITARIO Y TERRITORIO

Un potencial del cine comunitario es que posibilita congre-
gar una colectividad para exponer sus contextos, visiones
sobre si mismos y sus conexiones con sus territorios, eri-
giendo formas de mediacion arraigadas en lo local, lo que
tiene en cuenta una “dimension relacional (comunicacio-
nal), de intercambio (cultural) y de negociaciéon (politica)”
(Ruiz Marin, 2004, p. 64). Este ultimo aspecto es trabajado
por la comunicologa colombo-estadounidense Clemencia
Rodriguez en su trabajo sobre medios de comunicacion
comunitarios en Colombia, entre los cuales analiza el valor
del audiovisual en los Montes de Maria. Rodriguez (2008)
resalta la relevancia del territorio como cuerpo de una
comunidad humana en su relacionamiento politico. El cui-
dado a ese cuerpo y la inter-accién de una comunidad con
¢l posibilita formas de mediacion que construyen un nuevo
cuerpo colectivo que responde a las exigencias del territorio
y de las tradiciones historicas de esa comunidad'. Esto tam-

'Rodriguez (2008) parte del reconocimiento del valor de las mediaciones
en los sectores populares. Sin embargo, la autora se interesa mas por como

DOSSIER. EL DOCUMENTAL: SIGNIFICACION Y VALOR SOCIAL /113



bién es apoyado por el antropdlogo Arturo Escobar (2010)
quien menciona que “el territorio se concibe como el espa-
cio de apropiacion efectivo del ecosistema, es decir, como
esos espacios usados para satisfacer las necesidades de las
comunidades y para el desarrollo social y cultural” (p. 163).
En esta instancia el cine comunitario se vuelve relevante
para representar esas relaciones que territorializan, consti-
tuyendo un ambiente propicio para el despliegue cultural
autoctono. Si el territorio posibilita ciertos lazos afectivos,
también el uso de herramientas tecnolégicas posibilita nue-
vas relaciones con esos lazos dentro de un ambiente historico
y cultural, transformandolo. Por tanto, la territorializacion
implicaria el pensarse dentro de un esquema de representa-
ci6n que no solo incluye el lugar geogréafico, sino la historia,
contexto y tradiciones culturales de cualquier comunidad.

A esta postura Molfetta (2017a) anade que el cine
comunitario:

Desenvuelve una practica de empoderamiento a través de una
estrategia de emancipaciéon que parte de la apropiacion del
acto de enunciar, fabricando representaciones de la realidad
con patrones estéticos y comunicacionales propios, ajustados a
sus propios intereses, una re-territorializacion del paisaje audio-

visual? (p. 20).

esos movimientos populares se arraigan en lo local y se reproducen en el
interior de comunidades especificas. A este proceso lo denomina el paso de
una mediacion al establecimiento de medios ciudadanos, los cuales “facilitan
procesos de apropiacion simbolica, procesos de re-codificacion del entorno,
de re-codificacion del propio ser, es decir, procesos de constitucion de iden-
tidades fuertemente arraigadas en lo local, desde dénde proponer visiones
de futuro sostenibles” (p. 12). Por otro lado, los medios ciudadanos tienen un
alcance superior a la conexion territorial y el fortalecimiento de un lenguaje
propio de las comunidades. Rodriguez (2008) expone cémo también sirven
como dispositivos de denuncia ante la negligencia estatal, para propiciar
formas de periodismo local o el despliegue de talleres y grupos de apoyo
para fomentar valores colectivos en localidades histéricamente reconocidas
como entornos violentos. En este texto se cita su trabajo solo en su dimension
relacional entre los miembros de un colectivo con su territorio y en la manera
en que el audiovisual comunitario posibilita el reconocimiento del entorno
y reforzamiento de lazos generacionales.

?La re-territorializacion del paisaje audiovisual denota la recuperacion del
valor de la informacion, la estética, la difusién de valores culturales propios
e incluso el espectaculo, educando la mirada hacia las necesidades del tejido
colectivo. El cine comunitario permite varias formas de re-territorializacion.

EL 070 QUE PIENSA

N° 32, enero - junio 2026

En esta instancia surge un cambio de paradigma con res-
pecto al uso de y adaptabilidad a los medios de comunica-
ci6n hegemonicos para hablar de comunidades subalternas,
pasando a ser estas ultimas comunidades quienes pueden
transforman los usos de los medios con sus propias formas
de significacion. En otras palabras, las comunidades no se
apegan a un significado fijo de dichos medios, sino que los
usan como herramientas para entablar procesos de recono-
cimiento y reforzamiento del cuerpo colectivo dentro de un
territorio, transformando los usos que se le da a las artes y al
cine mismo. Este cambio de vision, de lo que el cine posibilita
a las comunidades a lo que las comunidades aportan al cine,
ha sido también explorado desde el punto de vista de las
comunidades indigenas, por la experta en estudios culturales
y medios Freya Schiwy (2009). Referenciandose en algunas
comunidades indigenas en Bolivia, la autora menciona que el
audiovisual, mas que occidentalizar sus practicas ancestrales,
ha posibilitado que las comunidades indigenas, con sus sabe-
res y practicas, indianicen el cine. En sus palabras:

En el proceso de indianizacion, en lugar de entrar en el ambito
dominante de la representacién cultural, las organizaciones del
movimiento indigena adaptan los medios audiovisuales a un
proceso epistémico de comunicacion intercultural que evita
centros establecidos. Indianizar el cine implica apropiarse de los
medios no sélo como una forma de entretenimiento sino como
una herramienta educativa que permite una comunicacion
intercultural descentralizada, un proceso mediante el cual los
medios audiovisuales se convierten en una tecnologia de cono-
cimiento propia de las comunidades [traduccién propia] (p. 16).

Por ejemplo, con la escritura de guiones en colectividad para reconstruir
eventos histéricos y conservar origenes ancestrales; con la escenificacion
de historias locales para resaltar valores tradicionales; con el impulso de las
noticias comunitarias, a través de reportajes o cronicas sobre lo que pasa
en las localidades; con denuncias sobre necesidades particulares desatendi-
das por el estado; con muestras de folclor tradicional, o representaciones
ficcionales que muestren imaginarios culturales, entre otros. El poder de
esta re-territorializacion del paisaje audiovisual esta en la construccion de
significados dinamicos de una comunidad con los medios de comunicacion.
Los procesos mediante los cuales se dinamizan esos significados y se pactan
mensajes dentro de grupalidades especificas no forman parte de este trabajo.

DOSSIER. EL DOCUMENTAL: SIGNIFICACION Y VALOR SOCIAL /114



Schiwy (2009) explica que con estas técnicas de repre-
sentacion las comunidades indigenas despliegan formas de
significacion basadas en sus tradiciones mediaticas, combi-
nando modos orales de comunicacion con medios visuales y
performativos para transmitir conocimiento, como la danza,
los rituales o la cocina® (p. 183-184). Esto fortalece sus tecno-
logias de conocimiento y permite, a través del audiovisual,
representar y conservar sus valores culturales. Por tanto, las
transformaciones en la comunicacion a través del cine comu-
nitario tienen el potencial de producir nuevas tecnologias
visuales y de conducir a una nueva ética de investigacion
colaborativa (Schiwy, 2009, p. 83) para conservar la memoria
histérica y fortalecer el orgullo por las tradiciones desde las
posibilidades que otorga una localidad especifica. Esta es una
segunda potencialidad del cine comunitario para modificar
los usos del cine en beneficio de los lazos de una comunidad
con su territorio, porque posibilita registrar practicas ances-
trales y explorar nuevas estéticas en los modos de relaciona-
miento espacial y sociocultural.

Si bien el concepto de indianizacion es utilizado por Freya
Schiwy (2009) para referirse a procesos de descolonizacion
del conocimiento a través del audiovisual en comunidades
indigenas en Bolivia, las representaciones visuales, tactiles y
orales, en las que el tejido, la cocina o los rituales representan
una tecnologia de conocimiento, son practicas que la autora
reconoce en comunidades indigenas en todo Latinoamérica
(p- 9). Por otro lado, algunas de esas practicas son también
desarrolladas por otras comunidades ancestrales, como las
afrodescendientes. Por ejemplo, la historiadora colombiana
Clara Inés Guerrero, junto con otros profesionales en varias
disciplinas de las ciencias sociales, reconocen que aunque
la oralidad es el principal instrumento de conservacion de
memoria ancestral en San Basilio de Palenque (Guerrero
et al., p. 39), y que los adultos mayores son los principales

Freya Schiwy (2009) reconoce que en las culturas indigenas existe un alto
nivel de intertextualidad que permite desplegar diversas formas de comuni-
cacion en la construccién y transmision de conocimiento (p. 183).

EL 070 QUE PIENSA

N° 32, enero - junio 2026

transmisores de conocimiento, la comunidad realiza activi-
dades como los rituales finebres —/umbaliis— en los cuales, a
través de la musica, el canto y la danza se honra a los muertos
y se les guia para que sus almas vuelvan con sus ancestros afri-
canos (Guerrero ¢t al., p. 35). Adicionalmente, el baile como
exposicion del folclor palenquero y las historias de fuga de
los esclavos durante la colonia son una forma de transmision
de conocimiento con recursos estéticos particulares de esta
poblacién, que conecta con sus tradiciones.

Con este acercamiento, el concepto de indianizacién podria
ser extrapolado a este tipo de comunidades afrodescendien-
tes. Si bien las comunidades indigenas y afrodescendientes
merecerian estudios diferenciados por sus procesos histori-
cos de colonizacion y esclavitud en América Latina, ambas
desarrollan actividades ancestrales desde la ritualidad, el per-
formance y la oralidad, con el fin de manifestar su cultura y
conservar su memoria histérica. Por ello, el cine comunitario
actiia como dispositivo para desplegar significados y estéticas
propias. De esta manera, el concepto de indianizacion del
cine podria reescribirse como una territorializacion del cine.
Es decir, como un proceso de apropiacion de la tecnologia
para producir y transmitir conocimiento y valores propios de
comunidades histéricamente oprimidas y aisladas; de “re-te-
rritorializar el paisaje audiovisual” (Molfetta, 2017a, p. 20),
rompiendo imposiciones de uso.

El concepto de territorializacion del cine podria utili-
zarse en procesos de reafirmacion cultural, por ejemplo,
en comunidades urbanas o rurales que buscan transformar,
con practicas propias, sus espacios violentos en territorios
de paz. Por tanto, para el caso que convoca este estudio,
para las comunidades indigenas o afrodescendientes que
buscan conservar sus tradiciones ancestrales, esta forma de
territorializacion podria denominarse una territorializacion
ancestral: un cine que permite el despliegue de tecnologias de
conocimiento propias y la generacion de lazos de pertenencia
de los miembros de una comunidad con sus raices o génesis
social, tradiciones y territorio.

DOSSIER. EL DOCUMENTAL: SIGNIFICACION Y VALOR SOCIAL /115



LOS CORTOMETRAJES DEL
COLECTIVO KUCHA sUTO

El Colectivo de Comunicaciones narradoras y narradores de la memo-
na Ruchd Suto de San Basilio de Palenque surgié entre 1998 vy
2001, cuando comenz6 un proceso de formacion y produc-
cion radial orientado al rescate de la lengua palenquera en
la Institucion Educativa Benkos Bioho, integrando a estu-
diantes, docentes y directivos en un ejercicio comunitario
de comunicacién y revitalizaciéon cultural (Cantillo Tur-
bay, 2020, p. 156). Sin embargo, desde el 2004 el colectivo
ampli6 la perspectiva inicial, proponiendo trabajar mas alla
del entorno escolar e incorporar la formacion y produccion
audiovisual. Con el paso del tiempo, el grupo fortalecio
su organizacion, consolido su proyecto comunicativo y, en
2010, asumid la coordinacion del Centro de Medios Audio-
visuales tras la creacion de la Casa de la Cultura en San
Basilio de Palenque (Cantillo Turbay, 2020, p. 156). Entre
los objetivos principales del colectivo esta la narracion de
los hechos que han afectado su territorio desde su propia
perspectiva, como los desplazamientos forzados en la comu-
nidad de La Bonga' en 2001, asi como la conservaciéon de
su “identidad cultural desde la tradicién oral y la cocina, los
juegos, la medicina tradicional, las rezanderas, la champeta
y los velorios [lumbalts]” (Martinez, 2020, p. 82). Para ello,
Ruchd Suto utiliza el cine comunitario con el fin de fomentar
lazos de reconocimiento y pertenencia al territorio y sus tra-
diciones culturales, haciendo uso de las potencialidades que
esta forma de arte, como proceso, otorga a los habitantes
del palenque.

Para exponer cémo este colectivo apoya una forma de
territorializacion a través del cine comunitario, en este

*Las familias de La Bonga fueron desplazadas en 2001 tras afios de resisten-
cia frente a la violencia y los enfrentamientos entre distintos actores armados
en la zona. Una noche recibieron un panfleto que les decia que tenian que
salir y debian desalojar en 24 horas, por lo que perdieron todas sus pert-
enencias (Cantillo Turbay, 2020, p. 161).

EL 070 QUE PIENSA

N° 32, enero - junio 2026

apartado se analizaran tres cortos cinematograficos’ que
invitan a la reflexion sobre los intereses locales y la conser-
vacion de la cultura palenquera. El proposito es identificar
tematicas privilegiadas que permitan hilvanar, a través del
cine, una conexion generacional para impulsar la uniéon y
orgullo comunitario dentro de un territorio, lo cual funcio-
nara como el eje de andlisis. Para dicha seleccion, se tuvo en
cuenta lo que Clemencia Rodriguez (2011) considera crucial
en el despliegue de los medios ciudadanos, a saber, aquellos
topicos que representan “identidades culturales locales, len-
guajes, estética [la performatividad] y personajes: todos los
elementos que conforman el mundo vital de una comunidad”
[traduccion propia] (p. 243).

El orden de exposicion propuesto tendra que ver con la
identificacion de tres nodos fundamentales atados al eje
principal. Con el primer corto, Plan de fuga (Gleidis Paola
Salgado Reyes, 2018), se busca establecer un nodo atado a
la historia, es decir, a la propia forma de entender y pro-
yectar parte de sus procesos historicos de resistencia como
pueblo palenquero. Este video se entendera como una base o
cimiento. El segundo corto, Saberes tradicionales (Colec-
tivo Kucha Suto, 2012), se estudiara como un nodo atado
a las tradiciones, ya que expone practicas y conocimientos
locales que se quieren preservar. Asi, representa pilares car-
gados de contenido representativo del palenque. Por tltimo,
el cortometraje Fausto (Rodolfo Palomino Cassianni, 2018)
presenta la importancia del acompafiamiento para sostener
la vida de los integrantes del palenque, por lo que represen-
taria una cubierta de valores éticos para el cuidado colectivo.
Este corto se entendera como un nodo atado a la empatia
como valor comunitario.

Disponibles en: https:/ /colectivokuchasuto.wixsite.com/kuchasuto/ copia-
de-pro y en el canal de Youtube: https://www.youtube.com/@colectivoku-
chasuto.

DOSSIER. EL DOCUMENTAL: SIGNIFICACION Y VALOR SOCIAL /116


https://colectivokuchasuto.wixsite.com/kuchasuto/copia-de-pro
https://colectivokuchasuto.wixsite.com/kuchasuto/copia-de-pro

Plan de fuga (2018)

El corto dramatiza parte de la génesis social del pueblo, por
lo que se usara para establecer una base o un primer nodo de
analisis que se entendera como una conexion con la historia
palenquera. Por otro lado, en el video también convergen
los que Clemencia Rodriguez (2011) expone como aspectos
fundamentales de un medio ciudadano, porque en su mayor
parte esta narrado en lengua criolla palenquera, se exponen
heroinas locales (Mambald) y se muestran lugares relevantes
para la formacion cultural (como la plaza central o la selva).
Utilizando elementos del docudrama, el video personifica
el heroismo de la mujer palenquera en una de las fugas de
esclavos hacia el palenque, con lo que el video informa a
las nuevas generaciones sobre el valor de sus ancestros. Asi,
el cortometraje es una forma de apropiacion de la historia
local, ya que es construida y contada por los propios palen-
queros sin intermediarios externos, lo que es uno de los
objetivos principales de Ruchd Suto.

Su estructura es pendular: inicia en una escena del pre-
sente, narra un pasado y regresa al presente. Para ello, hace
uso de un posicionamiento espacio temporal que condiciona
la experiencia del espectador. En palabras de Bordwell
y Thompson (1995), esto permite la ruptura de estimulos
uniformes a través de la pelicula para guiar y diferenciar
los momentos especificos de la obra mediante cambios en
la puesta en escena (p. 163). Ademas, en el corto predomi-
nan los planos generales con el fin de mostrar siempre a
los palenqueros como un grupo enlazado a su territorio. El
corto comienza con un plano general en angulo picado de un
grupo de estudiantes adolescentes reunidos con su profesora
en la plaza central del pueblo, donde se erige la estatua a su
lider Benkos Biohd. Esta escena es relevante porque demarca
un punto de vista que, como lo menciona Timothy Corrigan
(1994), posibilita establecer un marco psicolégico y cultu-
ral (p. 47) desde el cual los palenqueros se posicionan como
duenos de sus discursos. Esto se hace porque, tanto visual
como simbolicamente, trasladar a los estudiantes al espacio

EL 070 QUE PIENSA

N° 32, enero - junio 2026

publico del pueblo funciona como un gesto de arraigo y re-te-
rritorializacion. Alli, el cine comunitario les permite ubicarse
frente a la estatua de una figura emblematica y apropiarse del
lugar para estudiar la historia del palenque, fortaleciendo su
vinculo con las raices ancestrales y promoviendo su sentido
de pertenencia y orgullo comunitario.

La historia que cuenta la maestra se escenifica a través de
un flashback. En él se narra la historia de Mambald, una negra
cimarrona que gracias al mapa trenzado en la cabeza de
una de las jévenes que la acompana, luch6 por mantener la
unidad de un grupo de cimarrones durante su fuga hacia el
territorio libre de palenque. El corto busca mostrar el valor de
una mujer que, incluso arriesgando su vida, cuida la unidad
del grupo que intenta recobrar su libertad. Esta parte del
corto utiliza una puesta en escena propia de los palenqueros.
Principalmente, es narrada en lengua palenquera y se focaliza
en el cuidado colectivo y la necesidad de darle a los nifios un
mejor futuro, lejos de la esclavitud [0:03:55]. Ademas, se cui-
dan los atuendos de los esclavos, y la escenificacion se hace en
un bosque denso para mostrar el territorio cruzado por ellos
en sus fugas, lo que es un claro compromiso con el realismo
de la puesta en escena para exponer al espectador a imagenes
de la vida de estos personajes (Corrigan, 1994, p. 49). De esta
manera, se siguen exponiendo formas de arraigo con la histo-
ria local. La lengua, el conocimiento del bosque y el sentido
de deber para con los ninos que expone esta parte del corto-
metraje, puede entenderse como una estrategia de conexion
generacional. Este mensaje de no abandono y de mantener
la unidad es parte de lo que la maestra busca que los nifios
comprendan y repliquen (lo que refuerza la importancia de
la clase en la plaza principal del pueblo). En este sentido el
corto también funciona como herramienta didactica para
educar el sentido de comunidad.

El corto también resalta una tecnologia de conocimiento de
la cultura palenquera que funciona como una territorializa-
ci6n ancestral. El conocimiento del territorio, que se plasma
en mapas trenzados en el pelo de las mujeres, funciona como

DOSSIER. EL DOCUMENTAL: SIGNIFICACION Y VALOR SOCIAL /117



la guia que, durante la fuga®, les permite llegar al palenque

[0:02:40]. Adicionalmente, este mapa requiere de formas de
escritura y lectura particulares. Quien se enfrenta a ¢l debe
conocer bien el territorio para crear con o reconocer en las
trenzas espacios fisicos exactos’. En este momento, el corto
usa transiciones a primeros y primerisimos planos para mos-
trar la lectura del mapa y la sagacidad de su lider, contras-
tando también con los planos generales que dominan la obra.
Asi, ponen en evidencia el trabajo grupal y su relacion con el
bosque como un territorio conocido. De esta manera, se con-
vierte en una estrategia de comunicacion representativa de la
cultura palenquera que se despliega en un contexto historico
y que se visualiza gracias a las herramientas tecnologicas del
cine [FIGURA 1].

Por otro lado, el cortometraje expone la tenacidad y sagaci-
dad de la mujer palenquera. No solo es Mambald quien lidera
el plan para resguardar a los ninos rezagados en la fuga, sino
que es un grupo de mujeres quienes se unen para regresar
por ellos bajo el peligro de la persecucion de los esclavis-
tas. La tenacidad se representa en la actitud de las mujeres

°El video no se concentra en la ensefianza o proceso del trenzado, sino que
muestra en contexto su valor de uso.

"Esto evidencia la existencia de tecnologias de conocimiento ancestral de
las comunidades afrodescendiente que no son conocidas por publicos exter-
nos. Es decir, apunta implicitamente a la ignorancia de las clases historica-
mente dominantes y valoriza las formas de percepcion tradicionales de los
palenqueros. Agradezco a la doctora Laura Podalsky por este apunte.

FIGURA 1.
Plan de fuga (Gleidis
Paola Salgado Reyes, 2018).

de ir en contra de las 6rdenes del lider del grupo, mientras
la sagacidad se ejemplifica con el plan para despistar a los
esclavistas. En este punto es importante la forma de comuni-
cacion particular que establece Mambald y su conocimiento
del territorio. Escondiéndose entre los arboles e imitando
sonidos de animales, logra evadir a los esclavistas y evitar
que los ninos sean capturados [0:08:33]. Este hecho la hace
merecedora del reconocimiento del lider del grupo, quien
cierra con una frase fundamental para entender este nodo:
“vamonos al palenque, donde contaremos tus historias por
siempre” [0:09:33]. Con esta frase no solo se ejemplifica el
orgullo del lider del grupo, sino que se incentiva el orgu-
llo generacional. Rescatar a los ninos y llevarlos a un lugar
seguro permite la reproduccion de los palenqueros. Es decir,
la escena posibilita generar una conexioén con los ancestros.

Por dltimo, el corto regresa al presente para cerrar este
arco de orgullo sobre la génesis social. Los nifios se muestran
mas interesados por la historia y, especialmente, una nina
menciona: “yo soy Mambald y también llevo el mapa en mi
cabeza” [0:10:24]. Esta forma de asimilacion de los nifios
con sus heroinas ancestrales, en la plaza central del pueblo
y bajo la estatua del lider fundador del palenque, es lo que
permite generar una conexion de orgullo con la historia del
pueblo. En dltima instancia, el mapa en la cabeza es también
el reconocimiento de esa génesis. Asi, la historia se anida con
el eje fundamental de la conexion generacional y permite



exponer este producto como una forma de apropiarse de una
tecnologia de la informacién para aportar a la territorializa-
cion ancestral de una colectividad.

Saberes tradicionales (2012

Este corto podria catalogarse como género documental con
caracteristicas de pelicula 6mnibus. Su caracter procesual e
informativo lo convierte en una muestra cultural cuyo eje es
la riqueza de la cultura palenquera. Representa un segundo
nodo que podria denominarse una conexion con las tradi-
clones; una construccion de pilares atados a la conservacion
de practicas representativas. Gracias al cine comunitario,
se documentan quehaceres y relaciones con el territorio
para desplegar formas de conocimiento a través del didlogo
intergeneracional. Son relevantes porque permiten recono-
cer que “la conservacion de las formas de diversidad (natu-
rales y humanas) depende de un proyecto de vida basado
en las practicas y valores propios a la vision cultural de las
comunidades (Escobar, 2010, p. 166). En el proceso se le
entrega a los adultos mayores la palabra sobre los saberes
ancestrales, es decir, autoriza sus voces para participar en la
esfera publica del pueblo y representar parte de la memoria
histérica. En el corto confluyen cinco videos sobre procesos
pedagogicos relacionados con cinco frentes: areas naturales,
plantas medicinales tradicionales, cocinas tradicionales, cul-
tivos y siembras tradicionales, y tradicion folclorica musical.
En este caso, las cinco secciones del corto son el resultado
de un trabajo del colectivo Ruchd Suto con estudiantes de
secundaria en el que se plantean procesos diferentes de con-
gregacion entre ninos y adultos para registrar tradiciones
ancestrales del palenque y su importancia dentro del cuerpo
colectivo. Dicho trabajo responde a lo que los miembros del
colectivo describen como su objetivo identitario: “por un
futuro negro y bonito y porque la memoria es el verdadero
sentido de una comunidad” (Navarro Diaz y Rodriguez,
2015, p. 257). Asi, se convierte en una forma de territoria-
lizacion ancestral del cine porque no se somete a practicas

EL 070 QUE PIENSA

N° 32, enero - junio 2026

comunes o a agentes externos que hablan sobre ellos, sino
que ellos construyen sus propios mensajes sobre sus practicas
y deciden la relevancia de las imagenes que transmiten. Son
videos para ellos, con el potencial de ser exportados para ser
visto por otros. En otras palabras, despliegan una tecnologia
de conocimiento, un saber hacer propio de la comunidad
palenquera que se documenta desde su perspectiva, donde
es la misma comunidad quien se apropia de la camara y su
forma de narrar; contrario a las posibilidades del “cine de
memoria popular” de Marta Rodriguez y Jorge Silva en los
anos 70.

Ahora bien, las cinco areas relacionadas en los procesos
pedagogicos se enlazan en la necesidad de cuidar el cuerpo
colectivo. La estrategia narrativa se basa en una representa-
ci6n procesual: un “como se hace”, proponiendo un nuevo
entendimiento del realismo a través del documental y su
compromiso politico (Aguilera Skvirsky, 2020, p. 121) al
retratar un saber de los palenqueros. Ademas, estos procesos
son representados a través de mezclas entre primerisimos
planos y planos medios que capturan el paso a paso de la
elaboracion de los productos. Similarmente, se usan planos
generales para mostrar la relaciéon de esos productos con la
colectividad y la necesidad de conservar los espacios natura-
les que disfruta la comunidad. Esto ejemplifica el argumento
de Clemencia Rodriguez de que a través de los medios ciuda-
danos las comunidades interactiian y generan estrategias de
arraigo a su localidad. En primera instancia, con el primer
video se incentiva el cuidado del territorio. La referencia a las
areas naturales permite a los adultos explicar a los ninos la
relevancia de las ciénagas y el agua para el palenque, y como
los arroyos que las surten han sido lugares de interacciéon de
los ciudadanos con el medio ambiente [0:02:41]. Esta es una
forma de fomentar lazos de reconocimiento y orgullo con
el territorio para incentivar su cuidado en, al menos, dos
vias: para los nifios que presencian el taller que imparten los
mayores y para la comunidad que observa el video. Adicio-
nalmente, en el segundo video, la tematica de los cultivos y

DOSSIER. EL DOCUMENTAL: SIGNIFICACION Y VALOR SOCIAL /119



siembras tradicionales complementa esa necesidad de cuidar
el aguay la tierra. En especial, el cultivo de la yuca es crucial
para la economia de San Basilio de Palenque, por lo que
los sabedores se encargan de ensenar las técnicas adecuadas
para su cultivo. Nicasio Reyes, otro de los lideres del proyecto
piloto, menciona que “los sabedores buscan transmitir los
conocimientos para que permanezcan en la comunidad, en
los jovenes y ninos” [0:07:53]. Esto es una forma de cuidar
los medios de subsistencia que provee el territorio. Asi, estos
dos videos ejemplifican un pilar para educar la mirada sobre
el paisaje local, la riqueza de sus tierras y su importancia para
el futuro del pueblo.

Los otros tres videos que componen este documental mues-
tran tecnologias de conocimiento historicas de los palenque-
ros. Estas practicas representativas tienen mayor impacto al
pensarlas como elementos para el cuidado y disfrute de la
vida en comunidad: la cocina como conservacion de los sabo-
res locales, las plantas medicinales como cuidado del cuerpo
y el folclor musical como elemento que impulsa el canto y
los sonidos autoctonos. Estos pilares se corresponden con el
arraigo al cuerpo colectivo local. A través de didlogos inter-
generacionales, los mayores ensefian a los ninos y a los espec-
tadores a tocar, reconocer y preparar no solo el producto,
sino su significado colectivo. Es decir, construyen marcas
registradas para enorgullecer el quehacer de los palenqueros.

En primera instancia, los videos sobre la medicina tradicio-
nal y la gastronomia documentan el proceso de elaboracion
de los productos a través de planos secuencias y primerisi-
mos planos. Paralelamente, los sabedores se dirigen directa-
mente a los nifos, aconsejandolos para que no dejen perder
las técnicas tradicionales. En este caso, el reconocimiento
de las plantas medicinales y su funcion se beneficia de las
herramientas audiovisuales al permitirle al sabedor grabar los
procesos de preparaciéon mientras explica oralmente sus usos
[0:05:24]. Asi, se construyen formas alternativas de curacion
para sostener el bienestar fisico, entregando herramientas a
las nuevas generaciones para explorar el potencial natural

EL 070 QUE PIENSA

N° 32, enero - junio 2026

que se halla en el territorio. De manera similar, en el video
sobre la gastronomia local, se exponen técnicas tradicionales
y alimentos importantes en la dieta palenquera. Una de las
sabedoras, Narcida Casseres, ensefia a sus nietas a preparar
el arroz con coco, la mazamorra y el pescado para que per-
dure la cocina tradicional, mencionando los pasos a seguir y
a evitar en los procesos de coccion [0:06:09]. Estos pasos y
su interés de cuidar los sabores locales son los que llenan de
contenido el pilar de las tradiciones del pueblo.

El dltimo video que compone el corto expone el com-
promiso de los mayores para ensefiar a tocar instrumentos
musicales a los jovenes. Los instrumentos musicales y soni-
dos representativos del palenque se mezclan con técnicas de
canto especificas y liricas que ejemplifican una tecnologia de
conocimiento de los palenqueros. Reunidos en una ronda,
con tambores y maracas, el sabedor o sabedora guia la prac-
tica musical y el canto. En este caso, se usan primeros planos
y planos generales para resaltar el dialogo intergeneracional.
El lider de la ronda musical y sabedor menciona a los nifios:
“lo que yo sé estoy para ensenarlo a todos los que quieran
aprender” [0:09:09]. Lo que es otro ejemplo de cémo se
autorizan las voces de los adultos mayores para posibilitar la
sobrevivencia de los conocimientos tradicionales y del valor
de su cultura, mientras se incentiva a los nifios a escuchar y
participar de una congregacion a través de la musica. Con
ello, el corto es un claro ejemplo de que el colectivo Ruchd
Suto tiene su centro en la conservacion cultural del palen-
que, donde “lo comunitario se cubre para generar archivo,
memoria sonora y visual” (Navarro Diaz y Aguilar Rodri-
guez, 2015, p. 258) [FIGURA 2].

Este documental entra en consonancia con la propuesta
de Molfetta (2017b) de que el cine comunitario es un cine
situado, que fomenta procesos de uniéon necesarios en con-
textos especificos y cuyo proceso es mas importante que el
producto final (p. 83). En este caso, con el documental no
solo se conservan los conocimientos de los sabedores, sino
que se fomenta la congregacion y el reconocimiento de las

DOSSIER. EL DOCUMENTAL: SIGNIFICACION Y VALOR SOCIAL /120



FIGURA 2.
Saberes tradicionales

(Colectivo Kucha Suto, 2012).

necesidades del palenque. En conjunto, el trabajo del colec-
tivo Kuchd Suto a través de este corto funciona como ilustra-
cion de los pilares cargados de contenido tradicional en el
proceso de territorializacion ancestral. Adicionalmente, se
podria decir que representa una técnica de seduccion para
los nifos y espectadores. Las estrategias usadas para esta
seduccion tienen que ver con la exploracion en campo y la
experimentacion directa de lo que los mayores han hecho y
han aprendido a hacer a lo largo de sus vidas. En este sentido,
el ecosistema del cine comunitario posibilita incentivar la
curiosidad por aprender y aprehender el valor de la cultura,
incitando sentimientos de orgullo, enfrentando el riesgo de
desaparicion al que se enfrentan las tradiciones de este tipo
de comunidades.

Fausto (2018)

Fausto cs el Gltimo corto en este analisis por una razén fun-
damental: expone por qué es crucial hilvanar lazos de afecto
entre la comunidad palenquera. A través de una docu-fic-
cion, el corto retoma la historia de violencia y desplaza-
miento sufrida por la comunidad de La Bonga (aledafia a
San Basilio de Palenque) en las ultimas décadas y la usa

EL 070 QUE PIENSA
N? 32, enero - junio 2026

para escenificar sus consecuencias y lo que puede sucederle

al palenque mismo si no se fortalecen lazos comunitarios. El
corto expone a un joven, llamado Fausto, que llega al palen-
que afectado psicoloégicamente por el asesinato de su familia
en La Bonga. La estrategia visual tiene que ver con la expo-
sicion de la causalidad entre las experiencias de violencia
extrema y las necesidades de apoyo que tiene un ser humano
afectado por ella. Segiin Bordwell y Thompson (1995), esto
se logra en el cine a través de conexiones causales entre
personajes que desencadenan ciertos hechos (p. 86). En el
caso de Fausto, hay un claro interés por demostrar como el
asesinato de sus seres queridos y el rechazo de su familia de
acogida, exacerban una condicion psicolégica de abandono
que termina con el suicidio del protagonista. Asi, el corto
representa un tercer nodo, el de la necesidad de crear una
conexion empatica entre los miembros del palenque.

El argumento central de la trama esta en una discusion
familiar entre los tios y primos de Fausto en torno a qué
hacer con una persona traumatizada y potencialmente vio-
lenta, incapaz de expresar sus emociones y que esta siendo
rechazado por la comunidad. Su prima (joven como €l), quien
previamente fue agredida por Fausto, estando ¢l en medio

DOSSIER. EL DOCUMENTAL: SIGNIFICACION Y VALOR SOCIAL /121



de un delirio de recuerdos traumaticos, reconoce el valor y
la necesidad de ayudarlo: “no estoy de acuerdo [con] que
se vaya. Parece nuestro hermano mayor y necesita ayuda.
Yo misma me cai al suelo” [0:08:13]. Esta linea cobra rele-
vancia porque establece el valor del apoyo comunitario. El
reconocimiento de la vulnerabilidad del otro expone la nece-
sidad de fortalecer lazos comunitarios en el palenque. Sin
embargo, la familia decide que el joven debe abandonar la
casa porque aun siendo un familiar, esta causando proble-
mas [0:08:49]. Después de escuchar la conversacion de sus
familiares, Fausto es atacado por recuerdos (por medio de
Sashbacks) del asesinato de sus padres y hermanos; asi, el corto
logra cuestionar el papel de la familia y de la comunidad en
el cuidado colectivo. Esta estrategia de flashbacks apoya la
causalidad de la historia al permitir al espectador relacionar
poco a poco su contenido con el tiempo presente de video y
establecer emotivamente relaciones de causa-consecuencia
sobre el estado psicologico del personaje (Bordwell y Thomp-
son 1995, p. 84). Por un lado, los recuerdos traumaticos de
Fausto posicionan a los espectadores dentro de un contexto
de familiarizacion sobre el dolor del otro. Asimismo, la con-
versacion familiar pone en contraste el analisis situacional de
los adultos y de los jovenes, dandole valor a la palabra de los
menores. Esto no significa que se deslegitimen las voces de los
mayores, sino que expone la necesidad de generar espacios
de didlogo desde diferentes perspectivas para potenciar el
cuidado colectivo. Con ello se evidencia lo que Navarro Diaz
y Aguilar Rodriguez (2015) nombran como una forma que
tienen los palenqueros de “generar sentidos en la gente, es
decir, que la comunidad asigne significados a lo que ocurre
o ha ocurrido en su contexto social” (p. 257) [FIGURA 3].En
este corto, la estrategia para generar sentidos en la gente se
basa en lo que Herlinghaus (2009) denomina la “afectividad
marginal”, por medio de la cual se desestabiliza un “espacio
moral seguro” (p. 14). La comunidad, como espectadora,
tiene acceso a imagenes del pasado de Fausto, atestigua parte
de su sufrimiento y del rechazo al que debe enfrentarse al

EL 070 QUE PIENSA

N° 32, enero - junio 2026

llegar al palenque. Eso permite identificar la vulnerabilidad
de Fausto y enlazarla con la vulnerabilidad del palenque
mismo. Es decir, que por medio de imagenes con violencia
fisica y emocional, que revelan practicas discriminatorias, se
pone en debate como esas formas de relacionamiento pue-
den afectar la reinsercion de un sujeto herido a la sociedad,
lo que evidencia la importancia del acompanamiento a las
victimas del conflicto armado en la region. Asi, la represen-
tacion de esta “afectividad marginal” permitiria visibilizar, en
el cortometraje, lo que Podalsky (2011) denomina una nueva
politica del afecto. La experiencia de Fausto funciona como
un punto de enlace que ejemplifica la construccion de “alian-
zas afectivas” [affectwe alliances], las cuales, segin la autora,
contribuyen a instaurar nuevas sensibilidades comunitarias
(p- 8). En este sentido, Fausto, logra direccionar la mirada
del espectador hacia el valor de la uniéon del palenque. En
otras palabras, proyecta la urgencia de cuestionar posibles
formas de rechazo dentro de la comunidad para preservar el
cuerpo colectivo del palenque, convirtiéndose en una forma
de educar la mirada sobre puntos criticos sociales y sobre la
necesidad de fortalecer vinculos afectivos perdurables.

En tltima instancia, el corto escenifica como la persistencia
del trauma, mezclado con la falta de empatia y de preocupa-
ci6n por el dolor del otro, termina con el suicidio de Fausto
[0:10:44]. Su familia de acogida, en especial los mayores, y
la comunidad en general, se muestran sorprendidos, lo que
permitiria establecer un debate en torno a la importancia de
prestar atencion temprana a quienes han sufrido dafios por la
guerra. De esta manera, el cortometraje posibilita construir
un mensaje de empatia con el cual los espectadores pueden
adentrarse a sus propios relacionamientos comunitarios.
Siendo asi, a través de este corto, el colectivo apunta a una
cultura del cuidado que, como menciona Rincén (2020), es
una de las potencialidades de la comunicacion desde el terri-
torio, la cual esta basada en la forma en que se crean sentidos

y sentires atados a un proyecto politico-cultural en conexion
con la comunidad (p. 131).

DOSSIER. EL DOCUMENTAL: SIGNIFICACION Y VALOR SOCIAL /122



FIGURA 3. Fausto (Rodolfo
Palomino Cassianni, 2018).

Por otro lado, la alianza afectiva para (re)posicionar ese
sujeto palenquero es potenciada por la actuacion de nifios y
jovenes en el corto. Los constantes primerisimos planos de
Fausto turbado y en un evidente letargo emocional (que se
asemeja a la locura), en contraste con los planos medios de
su prima, quien lo defiende de la decision de los adultos en
la conversacion familiar, representan imagenes de jovenes
sensibles desde las cuales se pueden explorar potenciales poli-
ticos. Esta estrategia es definida por Page et al. (2018) como
el uso de un feeling child, con el cual se representan emociones
activas o mas susceptibles de activarse en contraposiciéon con
el sentir de los adultos y sus posturas con respecto a lo que
sucede en el mundo (p. 4). Con ello, Fausto explora nuevas
posibilidades de construir un mundo que quiza los adultos no
logran descifrar por su forma de racionalizar (Page et al. 2018,
p- 5). De esta manera, el corto logra materializar la necesidad
de soporte afectivo a partir de expresiones sensibles y contra-
dictorias, puesto que un nifno afectado por la violencia puede
desarrollar traumas que terminen en tragedias. Siendo asi,
este corto de docu-ficcion es una propuesta artistica con valor
politico que aporta una forma de alianza afectiva a través
del cine comunitario. Siguiendo la historia de violencia que

EL 070 QUE PIENSA

N° 32, enero - junio 2026

ha sufrido el palenque y las necesidades de conservar lazos

afectivos perdurables, Fausto representa una propuesta de
re(territorializacion) ancestral a través de cuestionar los lazos
afectivos necesarios para preservar la vida comunitaria en el
palenque. Estrategia que, igualmente, aporta a la construc-
ci6n de valores politicos de acompanamiento perdurables a
la sociedad en general.

Gumucio Dagron (2014) explica que en general el audio-
visual es sostenible mientras fortalezca los mensajes de union
comunitaria con un lenguaje propio, establecido en la colec-
tividad (p. 61). Tejer este video como punto final del analisis
del cine comunitario del colectivo Kuchd Suto, permite exponer
la forma en la que la tecnologia es adaptada a las necesidades
de expresion de esta comunidad. Por otro lado, tanto en este
como en los demas cortos, las imagenes y dialogos posibilitan
una participacion activa de los espectadores ya que el pablico
deja de ser solo un receptor y es estimulado a reflexionar
sobre el valor de la génesis social, las tradiciones locales y el

acompanamiento®.

*Esto se logra, también, gracias a los talleres de sensibilizacion y al trabajo
social que acompanan los procesos de cine comunitario. El trabajo de campo
que permita explorar en detalle estas dindmicas internas es un trabajo aun
en proceso.

DOSSIER. EL DOCUMENTAL: SIGNIFICACION Y VALOR SOCIAL /123



Por dltimo, vale la pena recordar que el valor del cine
comunitario esta en como posibilita formas de sujecion de
la comunidad no solo a un proceso audiovisual, sino a la
normalizacion de valores de convivencia como parte de su
cultura, y en cuyos procesos se puedan desarrollar “propues-
tas de orden politico, social, cultural y econémico” (Gumucio
Dagron, 2014, p. 63). Esto permitiria denominar estos cortos
como propuestas arraigadas en lo local; en el valor del terri-
torio, con el fin de fortalecer los lazos politicos del palenque.
En este sentido, intentan construir “un sentido fuertemente
territorializado de la experiencia audiovisual, un cine de veci-
nos para vecinos, donde reconocerse entre pares, de ambos

lados de las pantallas” (Molfetta 2017b, p. 93).

CINECTIVIDAD:
UNIR LOS PUNTOS NODALES

En un documental que, segun este analisis, formaria parte
del nodo sobre las tradiciones culturales, llamado Madre
monte de San Basilio de Palenque (Rodolfo Palomino
y Diogenes Cabarcas, 2020), se expone como la corpora-
cion Madre monte acoge un grupo de mujeres adolescentes y
adultas del palenque para ensenarles las técnicas y significa-
dos historicos del tejido. Para ellas, la mochila tiene como
inicio un punto medio que representa el seno de la madre
o la pacha mama. Esta es la parte inferior de la mochila y
representa la conexion con la tierra y la base de la construc-
ci6n de los suenos de las tejedoras, segin menciona Vanesa
Tejedor Herrera, una de las lideres de los talleres [0:02:06].
La segunda parte es el cuerpo, que le da profundidad a
la mochila y donde se pueden tejer figuras e intercambiar
colores. La tercera es el mango o cargadera con la que se
sostiene la mochila en el hombro de su portadora. Segin
Tejedor Herrera, estas tres etapas representan para las sabe-
doras una similitud con la vida del ser humano y sus ciclos
vitales [0:08:20].

Este corto fomenta la unién comunitaria a través de los
talleres sobre el tejido. Es decir, a través de ellos no solo se teje

EL 070 QUE PIENSA

N° 32, enero - junio 2026

una mochila, sino la comunidad misma. Esto se evidencia con
imagenes de las participantes no solo tejiendo sino realizando
actividades de esparcimiento y dinamicas de conocimiento
mutuo [0:03:30] y con las entrevistas a las participantes en
las que resaltan el impacto del taller en sus vidas y como las
motiva a seguir aprendiendo. Adicionalmente, las referencias
al seno de la madre y a la tierra como parte principal de la
mochila son formas de conexion inicial con el territorio vital.
Conexion que se fortalece a medida que se continta con el
cuerpo y cargadera de la mochila y con el relacionamiento
de las mujeres en el taller. De esta manera, el corto sobre
estas tejedoras puede servir como analogia para analizar el
proceso del audiovisual del colectivo Ruchd Suto, ya que en él
se encuentra directamente relacionado el valor del territorio
con el de los lazos comunitarios. La importancia del tejido
no es unicamente por el producto (la mochila), sino por su
valor representativo de la conexién comunitaria, similar a
los talleres de cine.

Para desarrollar esta idea, las tres etapas de construccion
de las mochilas pueden relacionarse con los nodos expuestos
con los videos comunitarios del colectivo Kuchd Suto. La base
o punto medio, que representa el seno o la pacha mama, se
relaciona con el primer nodo atado a la génesis social o a la
historia del palenque, es decir, a los cimientos. El cuerpo de
la mochila guarda relacion con los pilares que llenan de con-
tenido las tradiciones ancestrales porque les dan profundidad
a quehaceres culturales representativos. Por tltimo, la carga-
dera guarda relaciéon con la representacion de valores éticos
que sostienen la comunidad; en este caso, a la concientizacion
sobre la empatia necesaria para vivir en comunidad, lo cual
es una forma de sostenimiento mutuo. Esta analogia posibi-
lita argtiir que, similar al tejido de las mochilas, el proceso
y producto del audiovisual comunitario puede considerarse
un dispositivo de asistencia para hilvanar lazos colectivos con
la historia, las tradiciones y la empatia. Es decir, que el cine
comunitario funciona como el hilo que posibilita una forma

DOSSIER. EL DOCUMENTAL: SIGNIFICACION Y VALOR SOCIAL /124



de tejido colectivo’. El video, como la mochila, tiene el poten-
cial de cargar y transmitir las historias de una comunidad
y generar sus propios significados, adaptando los medios a
sus propias necesidades de comunicacion. En este caso pun-
tual, sobre una necesidad especifica o eje fundamental que
se identificé en este texto como una conexion generacional
para preservar la identidad cultural palenquera'.

Segun el estudio citado en este texto sobre San Basilio de
Palenque:

el palenquero se fortalece, casi como un oficio, en la defensa de
su espacio vital garantizado por la practica cotidiana de la con-
vivencia solidaria que permite el asentamiento de la familia, el
cultivo del territorio y la organizacién social fundamentada en
su historia'’ (Guerrero et al. 2002, p. 28).

Siguiendo esta linea, el cine comunitario funciona como un
dispositivo de fortalecimiento del sentimiento y del ser palen-
quero. Es decir, apoya la postura de Escobar (2010) de que
posibilitar un encuadre basado-en-lugar, asumiendo la parti-
cularidad de un territorio que se habita, permitiria la emer-
gencia de un lazo entre la historia, la cultura, el ambiente y
la vida social para construir una conciencia espacial asentada
en un proyecto de vida colectivo (p. 74).

9Un primer acercamiento a esta idea de los medios de comunicacién como
hilos de un tejido es desarrollado por la ACIN, una asociacioén de 14 resguar-
dos y 16 cabildos indigenas en el Cauca colombiano y quienes desarrollan
el programa “Tejido de comunicaciéon”. El cineasta ecuatoriano Pocho
Alvarez en su estudio sobre el cine comunitario en Colombia que recoge
Alfonso Gumucio Dagron (2014), resalta que para esta colectividad el tejido
de comunicacién tiene en cuenta todos los medios como la radio, el internet,
la television o el audiovisual para impulsar trabajos de reflexion, debate y
ejercicio de la democracia comunitaria (p. 288).

""Los videos seleccionados permiten identificar problematicas concretas y
analizar las soluciones propuestas por los lideres comunitarios.

"Este estudio no busca suplantar la vision local de los palenqueros sobre su
propia cultura. Se reconoce la diferencia entre historiadores profesionales
hablando del pasado y presente de una cultura versus la palabra y modos
de expresion de los integrantes de esa cultura sobre si mismos. La cita es
relevante porque ejemplifica una vision externa sobre lo que los mismos
palenqueros han expuesto sobre su cultura a través de los videos analizados
en este trabajo.

EL 070 QUE PIENSA

N° 32, enero - junio 2026

Con estos videos se muestra el valor de la colectividad en
un territorio; ellos son parte de la integraciéon de una historia
comun en la comprension del pueblo, como lo exponian el
cineasta Boliviano Jorge Sanjinés y el grupo Ukamau (1979,
p. 61). Asi, puede explicarse que el sostenimiento de este
tipo de practicas que congregan y fortalecen lazos cultura-
les entre los miembros de una comunidad y entre ellos con
su historia y su territorio sea una de las potencialidades del
audiovisual comunitario. En este caso, ese potencial esta en
que sea la herramienta con la que se hilvanan los nodos con
el eje fundamental de analisis para fortalecer lazos colectivos
en San Basilio de Palenque. Por otro lado, la exposicion de
tecnologias de conocimiento especificas de una comunidad,
que se conservan como valores histéricos y culturales, abre
paso para explotar las potencialidades del cine de narrar con
imagenes y voz, de trabajar en equipo y de difundirse en la
esfera publica. La union de esas tecnologias de conocimiento
con las herramientas tecnolégicas del cine para conservar
conexiones generacionales en una comunidad, para fomentar
el orgullo por sus tradiciones y formas de vida y para generar
lazos de afecto entre ella con su territorio es lo que podria
denominarse, en los cortos seleccionados, una cinectividad.
La cinectividad, como proceso de hilvanar, posibilita que el
cine funcione como herramienta de transformacion del len-
guaje y agente de territorializaciéon; como impulsor de lazos
empaticos y de conector generacional.

Cabe aclarar que este proceso de cinectividad no es una
féormula fija para guiar el desarrollo de proyectos de cine
comunitario. Los tres nodos expuestos en este texto son el
resultado de un analisis de algunos productos audiovisuales
del colectivo Ruchd Suto, pero cada comunidad se enfrenta
a diversos factores y contextos historicos, politicos y socia-
les diferentes que requeririan un analisis puntual. Es decir,
que en otros analisis podrian surgir otros nodos que girarian
alrededor de un eje de enlace diferente para llevar a buen
término sus procesos y objetivos. El valor de la cinectividad
esta en poder encontrar e hilvanar esos puntos de enlace

DOSSIER. EL DOCUMENTAL: SIGNIFICACION Y VALOR SOCIAL /125



que hagan de los procesos del audiovisual alternativo una
herramienta que potencie el empoderamiento ciudadano,
fomente lazos de afecto entre sus congéneres y se convierta
en un arma politica fuerte. En otras palabras, la cinectividad
es algo que se alcanzaria en procesos de congregacién comu-
nitaria donde se puedan evaluar las necesidades especificas
que enfrenta una comunidad y para los cuales las tecnologias
del cine puedan aportar una nueva vision ciudadana.

CONCLUSIONES

El audiovisual comunitario surge como una forma de trans-
formacion del lenguaje para conservar la memoria y forta-
lecer lazos sociales en comunidades historicamente margi-
nadas que alzan su voz para participar en la esfera publica.
A través de la congregacion, dentro de espacios seguros y
la division de tareas para hilvanar un mensaje colectivo de
union, los procesos de cine comunitario buscan fortalecer
lazos entre sus ciudadanos y entre ellos con el territorio al
apropiarse de los discursos sobre si mismos y documentar
su realidad proponiendo nuevas formas de relacionamiento
politico tanto interno como con la sociedad en general. Al
referirse a las propuestas cinematograficas desarrollas por
comunidades con cargas historicas coloniales en América
Latina, este texto propone la conceptualizaciéon de la terri-
torializacion ancestral del cine. Con este concepto se busca
generalizar la propuesta de la indianizaciéon del cine pro-
puesta por Freya Schiwy (2009) en otras comunidades con
procesos historicos de descolonizacion y con tecnologias
de conocimiento propias que se conservan ancestralmente.
Dichas comunidades usan la tecnologia para transformar
las imposiciones del cine comercial y desplegar mensajes de
orgullo por sus raices y tradiciones.

Estas potencialidades del cine comunitario se expusieron a
través de la identificacion de tres tematicas fundamentales en
el trabajo de colectivo Ruchd Suto de San Basilio de Palenque.
Para ello, se establecieron tres nodos de entendimiento de su
mensaje de uni6bn comunitaria: un nodo atado a la historia,

EL 070 QUE PIENSA

N° 32, enero - junio 2026

otro ala tradiciéon y un tltimo atado a la empatia como valor
cultural. La unién de estos puntos nodales a partir de un eje
fundamental (la conexion generacional) para posibilitar lazos
afectivos y territorializar la experiencia de los ciudadanos a
través de las tecnologias del cine es lo que se ha denominado
una cinectividad.

El cine comunitario como dispositivo de cinectividad
reclama, ademas, un derecho a mostrar para documentar la
realidad de la poblacion, fortalecer imaginarios colectivos y
preservar valores culturales. Las formaciones y sensibilizacio-
nes para estudiar la historia y el valor de la cultura permiten
también adquirir una mirada critica sobre una comunidad
y expresar las necesidades de la poblacion. Esto es relevante
porque posibilita conectar la visualidad con la manera en
que se perciben y ordenan los espacios. Es decir, como el
despliegue de ciertas imagenes sirve para construir narrativas
de progreso sostenibles. Esto es, contestar dinamicas de poder
sobre cuerpos y territorios historicamente aislados. En otras
palabras, el cine comunitario tiene el potencial de reconfigu-
rar el valor politico de la mirada de una comunidad sobre si
misma y de como se manifiesta ante el mundo, permitiendo
preservar el valor y la diversidad cultural a través de la re-te-
rritorializacion de su paisaje audiovisual.

Para finalizar, la cinectividad se propone como un elemento
de analisis no solo de las estructuras que convergen en el
quehacer del cine comunitario —como redes institucionales,
colaboraciones barriales, entidades gubernamentales o pri-
vadas, etc.—, sino también los procesos y decisiones internas
en torno a lo que motiva esa reunioén para hacer cine. Con
ello, se pretende incentivar un analisis mas completo de los
procesos de cine comunitario. Sin embargo, con este texto
también se plantea el reto de un trabajo de campo extenso
para analizar cémo la cinectividad funciona al interior de
los colectivos y durante los procesos de difusion y discusion
de las peliculas en la comunidad. Dicho trabajo se encuentra
aun en proceso. W

DOSSIER. EL DOCUMENTAL: SIGNIFICACION Y VALOR SOCIAL /126



Bibliografia

AGUILERA Skvirsky, S. (2020). The process genre: Cinema and the aesthetic of labor. Duke
University Press.

CanTILLO Turbay, L. (2020). Comunicacion local, paz y territorio: una apuesta que
transforma. En J. Sanchez Castiblanco y L. Cantillo Turbay (eds.), Sentidos locales:
Reflexiones sobre colectivos de comunicacion en Colombuia (pp. 148-167). Mincultura.

Corrigan, T. (1994). A short guide to writing about film. Watson-Guptill Pubns.

DomiNGUEZ Domingo, J. C. (2021). Cine comunitario en Morelos: convergencia tecnoldgica y
cultural en la creatividad colectiva. Universidad Nacional Autébnoma de México; Cen-
tro Regional de Investigaciones Multidisciplinarias. https://doi.org/10.22201/
crim.9786073049740e.2021

EscoBar, A. (2010). Territorios de diferencia: Lugay, movimientos, vida, redes. Popayan: Envion.

GUERRERO, C., Hernandez Cassiani, R. D., Pérez Palomino, J. N., Pérez Tejedor, J. P
y Restrepo, E. (2002). Palenque de San Basilio: Obra maestra del patrimonio intangible de la
comunidad. Bogota: Presidencia de la Republica de Colombia. https://hdl.handle.
net/11227/7435

Gumucio Dagron, A. (Coord.). (2014). El cine comunitario en Latinoamérica y el Caribe.
Quito: Consejo Nacional de Cinematografia y Ministerio de Cultura y Patrimonio.

HervringHAUS, H. (2009). Violence without guilt: Ethical narratives from the Global South. New
York, NY: Palgrave Macmillan.

MARTIN-BARBERO, J. (1987). De los medios a las mediaciones. Comunicacion, cultura y Hege-
monia. Barcelona: Editorial Gustavo Gili.

Marringz, M. A. (2020). Contarse, contar y ser tenido en cuenta. En J. Sanchez
Castiblanco, J. y L. Cantillo Turbay (eds.), Sentidos locales: Reflexiones sobre colectiwos de
comunicacion en Colombia (pp. 80-83). Mincultura.

MorrerTA, A. C. (2017a). Introducciéon. En A. C. Molfetta (org.), Cine comumitario
argentino: Mapeos, experiencias y ensayos (pp. 17-27). Buenos Aires: Teseopress.

MorreTTA, A. C. (2017b). De la vanguardia a la resistencia. La teoria del Tercer Cine
revisada por el cine comunitario. En A. C. Molfetta (org.), Cine comunitario argentino:
Mapeos, experiencias y ensayos (pp. 77-103). Buenos Aires: Teseopress.

MorrerTA, A. C. (2017¢). Colectivo y comunitario. Voces y economias del cine como
resistencia al neoliberalismo en el Gran Buenos Aires Sur. En A. C. Molfetta (org.),
Cine comunitario argentino: Mapeos, experiencias y ensayos (pp. 105-130). Buenos Aires:
Teseopress.

Navarro Diaz, L. R. y Aguilar Rodriguez, D. E. (2015). Las historias de Palen-
que empiezan en la calle: Jovenes, comunicacion y cambio social. Nimadas, (43),

252-265.



Filmografia

PaGe, P, Selimovic, I. y Sutherland, C. (Eds.). (2018). The Feeling Child: Affect and Politics
in Latin American Literature and Film. Lexington Books.

PopaLsky, L. (2011). The politics of affect and emotion in contemporary Latin American cinema:
Argentina, Brazil, Cuba, and Mexico. Palgrave Macmillan.

RED DE CINE COMUNITARIO DE LATINOAMERICA Y EL CARIBE. (s.f.). Criticas. Recu-
perado en diciembre de 2023, de http://cinecomunitarioenr.wixsite.com/
cinecomunitario/ criticas

Rixcon, O. (2020). Comunicacion desde el territorio, con la gente y por la demo-
cracia. En J. Sanchez Castiblanco, J. y L. Cantillo Turbay (eds.), Sentidos locales:
Reflexiones sobre colectivos de comunicacion en Colombia (pp. 122-131). Mincultura.

RODRIGUEZ, M. y Silva, J. (1988). Colombia: la memoria popular. Entrevista con
Marta rodriguez y Jorge Silva [1977]. En Hojas de cine. Testimonios y documentos del
nuevo cine latinoamericano (Vol. 1) (pp. 202-209). México, D.F: Fundacién Mexicana
de Cineastas, A.C.; Universidad Autbnoma Metropolitana.

Robricuez, C. (2008). Lo que le vamos quitando a la guerra: Medios ciudadanos en contexto de
conflicto armado en Colombia. Bogota: Friederich Ebert Stiftung.

RobriGUEz, C. (2011). Citizens’ media against armed conflict: Disrupting violence in Colombua.
Minneapolis: University of Minnesota Press.

Ruiz Marin, E. (2004). Una propuesta metodologica para la investigacion de las
mediaciones. Punto Cero, 9(8), 64-68.

Trowmpson, K. y Bordwell, D. (1995). El arte cinematografico: Una introduccion. Barcelona:
Paidos.

SANJINES, J. y Grupo Ukamau. (1979). Teoria y practica de un cine junto al pueblo. México:
Siglo XXI.

ScHwy, F. (2009). Indianizing film. New Brunswick / Londres: Rutgers University Press.

SCHROEDER Rodriguez, P. A. (2023). Cine comunitario de pueblos originarios en
Abya Yala en el siglo XX. £l gjo que piensa, (26), 9-23. https://doi.org/10.32870/
elojoquepiensa.v0i26.400

KucHA Suto. (Director). (2012). Saberes tradicionales [Video]. Colombia: Kucha
Suto. https://www.youtube.com/watch?v=6aFj4d-Sn2l

SALGADO Reyes, G. P. (Directora). (2018). Plan de fuga [Video]. Colombia: Kucha
Suto. https://www.youtube.com/watch?v=teYLsNImLqs&t=645s

RobriGuEz, M. A. y Silva, C. (Directores). (1975). Campesinos. Colombia: Fun-
dacién Cine Documental Colombiano.


http://cinecomunitarioenr.wixsite.com/cinecomunitario/criticas
http://cinecomunitarioenr.wixsite.com/cinecomunitario/criticas
https://www.youtube.com/watch?v=6aFj4d-Sn2I
https://www.youtube.com/watch?v=teYLsNlmLqs&t=645s

RobRriGUEZ, M. A.y Silva, C. (Directores). (1972). Chircales. Colombia: Fundacion
Cine Documental Colombiano.

Robricuez, M. A., Ospina, L. y Silva, C. (Directores). (1982). Nuestra voz de
tierra, memoria y futuro. Colombia: Instituto Cubano del Arte e Industrias

Cinematograficos (ICAIC); Rodriguez-Silva.

Soranas, Iy Getino, O. (Directores). (1968). La hora de los hornos. Bolivia:
Grupo Cine Liberacion.

Paromino Cassiani, R. (Director). (2018). Fausto [Video]. Colombia: Kucha Suto.
https://www.youtube.com/watch?v=a5_H36RUDpk

PacomiNo Cassiani, R. y Cabarcas, D. (Directores). (2020). Madre monte de San

Basilio de Palenque [Video|. Colombia: Kucha Suto. https://www.youtube.
com/watch?v=fgfBNdOZ5tU&t=2s

JouN JarME HurTADO CADAVID escolombiano. Es profesional en filo-
sofia con una maestria en narrativas culturales de la Universidad de Ttibingen.
Actualmente cursa un doctorado en estudios culturales y literarios latinoameri-
canos en La Universidad Estatal de Ohio. Su investigacion actual es sobre cine
latinoamericano, especialmente el cine comunitario de comunidades marginadas
en Colombia. Su tltima publicacion fue “Estrategia de contravisualidad del cine
colombiano en la pelicula Matar a Jestus (Mora Ortega, 2018)” en 2025.

EL OFJO0 QUE PIENSA
N° 32, enero - junio 2026 DOSSIER. EL DOCUMENTAL: SIGNIFICACION Y VALOR SOCIAL /129


https://www.youtube.com/watch?v=a5_H36RUDpk

