
E L  O J O  QU E  P I E N S A
Nº 32, enero - junio 2026 DOSSIER. EL DOCUMENTAL: SIGNIFICACIÓN Y VALOR SOCIAL /109

Cinectividad: 
fortalecimiento 
de lazos socia-

les a través 
del cine comu-
nitario en San 

Basilio de 
Palenque

R e s u m e n  /  Este texto analiza el 
cine comunitario del colectivo de comu-
nicaciones Kuchá Suto de San Basilio 
de Palenque, Colombia. Parte de una 
aproximación filosófica de revisión de 
conceptos como medios ciudadanos, cine 
comunitario y territorialización del cine, 
para explicar cómo los palenqueros se 
apropian de los discursos sobre sí mis-
mos. A través de tres cortos del colectivo, 
se identifican nodos de análisis que 
puedan hilvanarse para exponer cómo 
los palenqueros buscan generar lazos 
comunitarios perdurables. Se concluye 
que a través de este proceso crean nuevas 
formas de conexión comunitaria gracias 
a la tecnología y la socialización, proceso 
que se denominará “cinectividad”.

P a l a b r a s  c l av e  /  Medios audiovi-
suales, Cultura popular, Cine alternativo, 
Cultura afrodescendiente, Territorializa-
ción.

A b s t r a c t  /  This paper analyzes 
the community cinema developed 
by the Kuchá Suto communications 
collective in San Basilio de Palenque, 
Colombia. Taking a philosophical 
approach, it examines concepts such 
as citizens’ media, community cinema, 
and the territorialization of  cinema 
to explore how Palenqueros reclaim 
narratives about themselves. Through 
an analysis of  three short films by 
Kuchá Suto, this research identifies three 
analytical nodes that collectively foster 
lasting communal bonds. The findings 
highlight how this process cultivates 
new forms of  community connection 
through technology and social inter-
action, a dynamic conceptualized as 
“cinectivity.”

K e y w o r d s  /  Audiovisual media, 
Popular culture, Alternative cinema, 
Afro-descendant culture, Territorial-
ization.

Cinectivity: Strengthening Social 
Ties through Community Cinema 

in San Basilio de Palenque

John Jaime Hurtado Cadavid

hurtadocadavid.1@osu.edu

https://doi.org/10.32870/
elojoquepiensa.v0i32.xxx

Fecha de recepción 
marzo 19, 2025

Fecha de aprobación
diciembre 9, 2025

Fecha de publicación
enero - junio 2026

https://orcid.org/0009-0003-6366-0196

https://doi.org/10.32870/elojoquepiensa.v0i30.445
https://doi.org/10.32870/elojoquepiensa.v0i30.445
https://orcid.org/0009-0003-6366-0196



E L  O J O  QU E  P I E N S A
Nº 32, enero - junio 2026 DOSSIER. EL DOCUMENTAL: SIGNIFICACIÓN Y VALOR SOCIAL /110

Introducc ión

L a conservación cultural de comunidades históricamente aisladas es un 
reto político en Colombia. Especialmente, se requiere mayor apoyo 
gubernamental a estrategias de comunicación que permitan a los ciuda-
danos adueñarse de los discursos sobre sí mismos y manifestar sus necesi-

dades. En San Basilio de Palenque, el compromiso comunitario con la conservación 
de su memoria histórica a través de la identidad y el orgullo palenquero ha permitido 
a sus líderes impulsar estrategias para transmitir sus saberes y tradiciones. Si bien la 
oralidad y la escritura siguen siendo utilizados para este fin, con el auge de las nuevas 
tecnologías de la información y la comunicación el audiovisual se ha convertido en 
una herramienta valiosa para expresar y difundir su cultura. 

Como parte de esas iniciativas nació el colectivo Kuchá Suto quienes, a través del 
cine comunitario, relatan los saberes y tradiciones de la comunidad afro cimarrona 
en San Basilio de Palenque. Sus líderes han implementado el audiovisual en la edu-
cación de la comunidad para generar espacios de discusión con niños, jóvenes y 
adultos sobre el valor de su territorio y cultura. Esto lo han logrado al enfocarse en 
la preservación del patrimonio inmaterial de su cultura, desarrollando estrategias 
de creación y circulación de contenidos que se realizan y despliegan en los lugares 

Saberes tradicionales 
(Colectivo Kuchá Suto, 2012). 



E L  O J O  QU E  P I E N S A
Nº 32, enero - junio 2026 DOSSIER. EL DOCUMENTAL: SIGNIFICACIÓN Y VALOR SOCIAL /111

coloquiales de encuentro como la calle y el parque (Cantillo 
Turbay, 2020, p. 162). De sus procesos comunitarios han sur-
gido cortometrajes que relatan la fuga de los negros del yugo 
español; que muestran la importancia de su territorio y sus 
saberes ancestrales; y la importancia de la unión comunitaria 
en el cuidado del individuo y el territorio, entre otros. Dichas 
narrativas audiovisuales representan una forma de expresión 
y fortalecimiento de una ética cultural local que sostiene una 
forma de vida, con lo que el colectivo “apunta a generar 
un concepto propio de sujeto palenquero, definido desde la 
posibilidad de participación, de interacción y de la idea de 
proyecto en sus vidas” (Navarro Díaz y Aguilar Rodríguez, 
2015, p. 259).

Dicho esto, la pregunta fundamental que dirige este texto 
es ¿cómo a través del cine comunitario en San Basilio de 
Palenque se logra establecer una conexión entre la comuni-
dad, sus saberes ancestrales y su territorio? Para responder, se 
realizará una aproximación teórica de conceptos como cine 
comunitario, medios ciudadanos y territorialización del cine, 
para enunciar una potencialidad política en la apropiación 
de la comunidad sobre sus medios de comunicación. Luego, 
se analizarán tres cortos audiovisuales y se identificará su 
pertenencia a tres nodos fundamentales: la génesis social, 
las tradiciones ancestrales y la empatía como valor comu-
nitario, los cuales permitan exponer cómo los palenqueros 
buscan potenciar sus lazos sociales y transmitirlos a las nuevas 
generaciones. Por último, la posibilidad de generar nuevas 
conexiones empáticas con el uso de las tecnologías de la infor-
mación para preservar la cultura se denominará un proceso 
de “cinectividad”. 

Relevancia 
del  c ine comunitar io

Martín Barbero (1987) en su estudio sobre las mediaciones 
analizó cómo en los años treinta, particularmente en México 
y Argentina, “al cine se le encarga darle imagen y voz a las 
identidades nacionales. Y al cine irán las masas populares 

no tanto a divertirse como a ‘experimentar con su vida coti-
diana’; a ver ‘reiterados sus códigos de costumbres’” (p. 211). 
A través del melodrama y de la masificación de comporta-
mientos considerados representativos de la nación, el cine 
industrial consolidó una unificación discursiva que priorizó 
imaginarios urbanos sobre las formas de vida campesinas e 
indígenas, reforzando así lógicas hegemónicas de represen-
tación. No obstante, a partir de los años sesenta y setenta 
surgieron intentos de disputar este régimen desde la práctica 
cinematográfica misma. El Nuevo Cine Latinoamericano 
consolidó un marco más amplio de experimentación esté-
tica y política, orientado a problematizar la representación 
cultural desde perspectivas críticas y comprometidas con 
los sectores populares. Directores como Fernando Solanas y 
Octavio Getino en Argentina, con La hora de los hornos 
(1968), y Glauber Rocha en Brasil, con su Cinema Novo, 
exploraron un cine que articulaba reivindicación social, 
denuncia política e innovación formal, cuestionando tanto 
las narrativas hegemónicas como los modos de producción 
industrial. Estas prácticas compartían con el cine colabo-
rativo temprano la intención de dar voz a comunidades 
históricamente marginalizadas, aunque operaban a escalas 
nacionales y continentales, integrando debates ideológicos y 
estéticos que trascendían lo local.

Paralelamente, en Colombia, Marta Rodríguez y Jorge 
Silva propusieron una forma de cine colaborativo desde la 
memoria popular que, si bien no equivale aun al cine comu-
nitario contemporáneo, abrió caminos para que las comuni-
dades participaran en la construcción de sus propias imáge-
nes. Películas como Chircales (1972), resultado de más de 
seis años de trabajo con una familia obrera del sur de Bogotá, 
muestran cómo el proceso de filmación se convierte en una 
práctica de acompañamiento político y de elaboración colec-
tiva del testimonio, teniendo en cuenta la voz de la población. 
De manera similar, Campesinos (1975) y Nuestra voz 
de tierra, memoria y futuro (1982) profundizaron en el 
“carácter colectivo, para que la gente se [hiciera] consciente 



E L  O J O  QU E  P I E N S A
Nº 32, enero - junio 2026 DOSSIER. EL DOCUMENTAL: SIGNIFICACIÓN Y VALOR SOCIAL /112

del poder que tiene en la historia, pero con una visión crítica” 
(Rodríguez y Silva, 1988). Aunque estos proyectos operaban 
bajo la figura del documental autoral, en la que Rodríguez y 
Silva dirigían y filmaban las dinámicas permitieron a comu-
nidades indígenas y campesinas narrar sus luchas, cosmovi-
siones y tensiones territoriales, articulando un cine enraizado 
en el diálogo y la co-presencia prolongada con los sujetos 
filmados. Según el mismo Martín Barbero (1987), actividades 
como estas permiten la emergencia de matrices culturales 
locales sostenidas por prácticas de sociabilidad que articu-
lan un “nosotros” entre la vida íntima y el ámbito público 
(p. 251). De este modo, tanto las experiencias del Nuevo Cine 
Latinoamericano y del cine de memoria popular en Colom-
bia revelan que el cine ha funcionado históricamente como 
mediación artística capaz de proyectar identidades, movili-
zar comunidades y disputar la hegemonía cultural a través 
de estrategias narrativas y estéticas comprometidas con la 
transformación social.

Gracias al auge y a los desarrollos actuales de las tecno-
logías de la información, las comunidades históricamente 
marginadas han podido explorar y apropiarse de herra-
mientas audiovisuales a costos más asequibles. Con ello, han 
construido nuevas formas de comunicación que, contrario 
a lo que sucedía en los años treinta y a los movimientos del 
Nuevo Cine Latinoamericano y el cine de memoria popular, 
intentan mostrar realidades sociales o incentivar movimien-
tos políticos desde la voz y filmación de las mismas comuni-
dades. Entre estas propuestas surge el cine comunitario como 
herramienta dinámica para construir significados locales que, 
promoviendo procesos de producción audiovisual, posibilita 
el surgimiento de nuevos lenguajes transformadores de las 
relaciones humanas y el fortalecimiento de vínculos sociales 
en la formación de un cuerpo colectivo. 

A diferencia de otras artes colaborativas, el cine exige 
estructuralmente la participación de múltiples personas, pues 
su producción integra guion, dirección, actuación, operación 
técnica, edición y exhibición. Cada una de estas fases requiere 

una coordinación sostenida entre personas con distintas habi-
lidades, saberes y sensibilidades, lo que convierte al cine en 
un arte intrínsecamente interdependiente que genera un 
producto perdurable y móvil. En el cine comunitario, dicha 
exigencia se amplifica: además de coordinar tareas creativas y 
técnicas, la producción abre espacios de deliberación política, 
socialización y construcción de acuerdos, funcionando como 
un catalizador de vínculos sociales y de creación compartida 
de sentido.

En palabras del cineasta y comunicólogo Alfonso Gumucio 
Dagron (2014), las iniciativas de cine comunitario

[…] son expresiones de comunicación, expresión artística y 
expresión política que nacen de la necesidad de comunicar sin 
intermediarios, y con un lenguaje propio, la palabra de comu-
nidades históricamente aisladas. Este es un cine que tiene como 
eje el derecho a la comunicación (p. 18).

El derecho a la comunicación es una forma de apropiación 
de los discursos sobre sus formas de vida. En este proceso, 
la comunidad se organiza “para tomar decisiones sobre los 
modos de producción y difusión, e interviene en todas las 
etapas, desde la constitución del grupo generador, hasta el 
análisis de los efectos que el trabajo produce en la comuni-
dad, tanto en lo inmediato como en las proyecciones de largo 
plazo” (Gumucio Dagron, 2014, p. 32). Adicionalmente, la 
crítica cultural argentina Andrea Molfetta (2017a) profundiza 
en las dimensiones políticas y estéticas del cine comunitario, 
definiéndolo como “una estrategia de visibilidad, recono-
cimiento y auto-legitimación que empodera a los sectores 
sociales donde se hace cine y comunicación comunitaria” 
(p. 17). Así, abre nuevos caminos para fortalecer, por ejem-
plo, metodologías de conservación de memoria histórica, de 
transformación de la visión local y pública y de bienestar 
para la comunidad al ser un cine que “privilegia la reciproci-
dad, el respeto y el cariño en todas las fases del ciclo de vida 
de las películas, desde las primeras consultas a nivel local y 
comunitario hasta las múltiples proyecciones y diálogos en 
comunidades y festivales” (Schroeder, 2023, p. 19). Es decir, 



E L  O J O  QU E  P I E N S A
Nº 32, enero - junio 2026 DOSSIER. EL DOCUMENTAL: SIGNIFICACIÓN Y VALOR SOCIAL /113

que en su desarrollo el público no es un receptor pasivo de 
mensajes, convirtiéndose en una herramienta para enfren-
tar retos de participación ciudadana en la esfera local. Esto, 
según Molfetta (2017c), citando a Guattari, sería una forma 
de generar “nuevos agenciamientos de la subjetividad audiovisual, 
colectiva, grupal, horizontal y comunitaria, posibilitando el 
surgimiento de una narrativa del nosotros” (p. 113). Tal narra-
tiva del nosotros es la que funciona como entidad variable 
en cada proceso de cine comunitario, porque dependiendo 
del territorio, la historia y las posibilidades actuales de las 
comunidades, surgen diversas necesidades en el despliegue 
de lo que consideran sus objetivos comunitarios.Por su parte, 
el antropólogo mexicano Juan Carlos Domínguez Domingo 
(2021) aporta una dimensión relacional que permite com-
prender el cine comunitario como una práctica sostenida por 
múltiples vínculos. El autor diferencia entre convergencias y 
transacciones, entendiendo 

la convergencia como el fenómeno en el cual diversos esce-
narios de la producción cultural se entrecruzan en distintos 
momentos de la creación, producción y circulación de obras y 
bienes culturales; y a las transacciones, como las prácticas que 
median los diversos niveles de intersecciones dentro del proceso 
de convergencia (p. 17). 

Su contribución evidencia que estas prácticas no operan 
en aislamiento, sino en diálogo constante con otros espacios 
culturales, instituciones y actores. Las convergencias y tran-
sacciones permiten que la creatividad colectiva se expanda 
y que los proyectos comunitarios se conecten con redes cul-
turales más amplias sin perder su autonomía.

Tomadas en conjunto, estas perspectivas delinean un 
marco teórico en el que el cine comunitario aparece simul-
táneamente como arte, estética política y proceso relacional. 
Esto pone en evidencia que en el cine comunitario existe una 
articulación de personas, instituciones y saberes en un entra-
mado creativo que se diferencia en cada colectividad; es “un 
cine que permite ser y hacer, un cine vivo y vivificante” (Red 
de Cine Comunitario de Latinoamérica y El Caribe, s.f.). Con 
ello, se posibilita un sistema de análisis basado en el territorio 

y en lo que las comunidades, con sus saberes tradicionales, 
aportan a las prácticas cinematográficas. Sin embargo, si 
bien estas posturas permiten estudiar las estructuras y redes 
que confluyen en la ideación, formalización y despliegue del 
cine comunitario, considero que el análisis de los impulsos 
internos que fomentan esas organizaciones requiere de un 
estudio particular y de nuevas categorías que respondan a 
los procesos relacionales por medio de los cuales se imaginan 
y desarrollan ciertos temas en un territorio específico. Para 
exponer este impulso interno, la propuesta de este texto es 
enlazar el cine comunitario con el territorio y luego argu-
mentar a favor de la unión de puntos nodales en las temáticas 
de ciertos videos del colectivo Kuchá Suto de San Basilio de 
Palenque para conducir un proceso de conectividad en la 
comunidad. Al análisis de estas conexiones a través del cine 
se le denominará un proceso de cinectividad.

Cine comunitar io y terr i tor io 
Un potencial del cine comunitario es que posibilita congre-
gar una colectividad para exponer sus contextos, visiones 
sobre sí mismos y sus conexiones con sus territorios, eri-
giendo formas de mediación arraigadas en lo local, lo que 
tiene en cuenta una “dimensión relacional (comunicacio-
nal), de intercambio (cultural) y de negociación (política)” 
(Ruíz Marín, 2004, p. 64). Este último aspecto es trabajado 
por la comunicóloga colombo-estadounidense Clemencia 
Rodríguez en su trabajo sobre medios de comunicación 
comunitarios en Colombia, entre los cuales analiza el valor 
del audiovisual en los Montes de María. Rodríguez (2008) 
resalta la relevancia del territorio como cuerpo de una 
comunidad humana en su relacionamiento político. El cui-
dado a ese cuerpo y la inter-acción de una comunidad con 
él posibilita formas de mediación que construyen un nuevo 
cuerpo colectivo que responde a las exigencias del territorio 
y de las tradiciones históricas de esa comunidad1. Esto tam-

1Rodríguez (2008) parte del reconocimiento del valor de las mediaciones 
en los sectores populares. Sin embargo, la autora se interesa más por cómo 



E L  O J O  QU E  P I E N S A
Nº 32, enero - junio 2026 DOSSIER. EL DOCUMENTAL: SIGNIFICACIÓN Y VALOR SOCIAL /114

En esta instancia surge un cambio de paradigma con res-
pecto al uso de y adaptabilidad a los medios de comunica-
ción hegemónicos para hablar de comunidades subalternas, 
pasando a ser estas últimas comunidades quienes pueden 
transforman los usos de los medios con sus propias formas 
de significación. En otras palabras, las comunidades no se 
apegan a un significado fijo de dichos medios, sino que los 
usan como herramientas para entablar procesos de recono-
cimiento y reforzamiento del cuerpo colectivo dentro de un 
territorio, transformando los usos que se le da a las artes y al 
cine mismo. Este cambio de visión, de lo que el cine posibilita 
a las comunidades a lo que las comunidades aportan al cine, 
ha sido también explorado desde el punto de vista de las 
comunidades indígenas, por la experta en estudios culturales 
y medios Freya Schiwy (2009). Referenciándose en algunas 
comunidades indígenas en Bolivia, la autora menciona que el 
audiovisual, más que occidentalizar sus prácticas ancestrales, 
ha posibilitado que las comunidades indígenas, con sus sabe-
res y prácticas, indianicen el cine. En sus palabras:

En el proceso de indianización, en lugar de entrar en el ámbito 
dominante de la representación cultural, las organizaciones del 
movimiento indígena adaptan los medios audiovisuales a un 
proceso epistémico de comunicación intercultural que evita 
centros establecidos. Indianizar el cine implica apropiarse de los 
medios no sólo como una forma de entretenimiento sino como 
una herramienta educativa que permite una comunicación 
intercultural descentralizada, un proceso mediante el cual los 
medios audiovisuales se convierten en una tecnología de cono-
cimiento propia de las comunidades [traducción propia] (p. 16).

Por ejemplo, con la escritura de guiones en colectividad para reconstruir 
eventos históricos y conservar orígenes ancestrales; con la escenificación 
de historias locales para resaltar valores tradicionales; con el impulso de las 
noticias comunitarias, a través de reportajes o crónicas sobre lo que pasa 
en las localidades; con denuncias sobre necesidades particulares desatendi-
das por el estado; con muestras de folclor tradicional, o representaciones 
ficcionales que muestren imaginarios culturales, entre otros. El poder de 
esta re-territorialización del paisaje audiovisual está en la construcción de 
significados dinámicos de una comunidad con los medios de comunicación. 
Los procesos mediante los cuales se dinamizan esos significados y se pactan 
mensajes dentro de grupalidades específicas no forman parte de este trabajo.

bién es apoyado por el antropólogo Arturo Escobar (2010) 
quien menciona que “el territorio se concibe como el espa-
cio de apropiación efectivo del ecosistema, es decir, como 
esos espacios usados para satisfacer las necesidades de las 
comunidades y para el desarrollo social y cultural” (p. 165). 
En esta instancia el cine comunitario se vuelve relevante 
para representar esas relaciones que territorializan, consti-
tuyendo un ambiente propicio para el despliegue cultural 
autóctono. Si el territorio posibilita ciertos lazos afectivos, 
también el uso de herramientas tecnológicas posibilita nue-
vas relaciones con esos lazos dentro de un ambiente histórico 
y cultural, transformándolo. Por tanto, la territorialización 
implicaría el pensarse dentro de un esquema de representa-
ción que no solo incluye el lugar geográfico, sino la historia, 
contexto y tradiciones culturales de cualquier comunidad.

A esta postura Molfetta (2017a) añade que el cine 
comunitario: 

Desenvuelve una práctica de empoderamiento a través de una 
estrategia de emancipación que parte de la apropiación del 
acto de enunciar, fabricando representaciones de la realidad 
con patrones estéticos y comunicacionales propios, ajustados a 
sus propios intereses, una re-territorialización del paisaje audio-
visual2 (p. 20).

esos movimientos populares se arraigan en lo local y se reproducen en el 
interior de comunidades específicas. A este proceso lo denomina el paso de 
una mediación al establecimiento de medios ciudadanos, los cuales “facilitan 
procesos de apropiación simbólica, procesos de re-codificación del entorno, 
de re-codificación del propio ser, es decir, procesos de constitución de iden-
tidades fuertemente arraigadas en lo local, desde dónde proponer visiones 
de futuro sostenibles” (p. 12). Por otro lado, los medios ciudadanos tienen un 
alcance superior a la conexión territorial y el fortalecimiento de un lenguaje 
propio de las comunidades. Rodríguez (2008) expone cómo también sirven 
como dispositivos de denuncia ante la negligencia estatal, para propiciar 
formas de periodismo local o el despliegue de talleres y grupos de apoyo 
para fomentar valores colectivos en localidades históricamente reconocidas 
como entornos violentos. En este texto se cita su trabajo solo en su dimensión 
relacional entre los miembros de un colectivo con su territorio y en la manera 
en que el audiovisual comunitario posibilita el reconocimiento del entorno 
y reforzamiento de lazos generacionales. 
2La re-territorialización del paisaje audiovisual denota la recuperación del 
valor de la información, la estética, la difusión de valores culturales propios 
e incluso el espectáculo, educando la mirada hacia las necesidades del tejido 
colectivo. El cine comunitario permite varias formas de re-territorialización. 



E L  O J O  QU E  P I E N S A
Nº 32, enero - junio 2026 DOSSIER. EL DOCUMENTAL: SIGNIFICACIÓN Y VALOR SOCIAL /115

transmisores de conocimiento, la comunidad realiza activi-
dades como los rituales fúnebres —lumbalús— en los cuales, a 
través de la música, el canto y la danza se honra a los muertos 
y se les guía para que sus almas vuelvan con sus ancestros afri-
canos (Guerrero et al., p. 35). Adicionalmente, el baile como 
exposición del folclor palenquero y las historias de fuga de 
los esclavos durante la colonia son una forma de transmisión 
de conocimiento con recursos estéticos particulares de esta 
población, que conecta con sus tradiciones.

Con este acercamiento, el concepto de indianización podría 
ser extrapolado a este tipo de comunidades afrodescendien-
tes. Si bien las comunidades indígenas y afrodescendientes 
merecerían estudios diferenciados por sus procesos históri-
cos de colonización y esclavitud en América Latina, ambas 
desarrollan actividades ancestrales desde la ritualidad, el per-
formance y la oralidad, con el fin de manifestar su cultura y 
conservar su memoria histórica. Por ello, el cine comunitario 
actúa como dispositivo para desplegar significados y estéticas 
propias. De esta manera, el concepto de indianización del 
cine podría reescribirse como una territorialización del cine. 
Es decir, como un proceso de apropiación de la tecnología 
para producir y transmitir conocimiento y valores propios de 
comunidades históricamente oprimidas y aisladas; de “re-te-
rritorializar el paisaje audiovisual” (Molfetta, 2017a, p. 20), 
rompiendo imposiciones de uso. 

El concepto de territorialización del cine podría utili-
zarse en procesos de reafirmación cultural, por ejemplo, 
en comunidades urbanas o rurales que buscan transformar, 
con prácticas propias, sus espacios violentos en territorios 
de paz. Por tanto, para el caso que convoca este estudio, 
para las comunidades indígenas o afrodescendientes que 
buscan conservar sus tradiciones ancestrales, esta forma de 
territorialización podría denominarse una territorialización 
ancestral: un cine que permite el despliegue de tecnologías de 
conocimiento propias y la generación de lazos de pertenencia 
de los miembros de una comunidad con sus raíces o génesis 
social, tradiciones y territorio.

Schiwy (2009) explica que con estas técnicas de repre-
sentación las comunidades indígenas despliegan formas de 
significación basadas en sus tradiciones mediáticas, combi-
nando modos orales de comunicación con medios visuales y 
performativos para transmitir conocimiento, como la danza, 
los rituales o la cocina3 (p. 183-184). Esto fortalece sus tecno-
logías de conocimiento y permite, a través del audiovisual, 
representar y conservar sus valores culturales. Por tanto, las 
transformaciones en la comunicación a través del cine comu-
nitario tienen el potencial de producir nuevas tecnologías 
visuales y de conducir a una nueva ética de investigación 
colaborativa (Schiwy, 2009, p. 83) para conservar la memoria 
histórica y fortalecer el orgullo por las tradiciones desde las 
posibilidades que otorga una localidad específica. Esta es una 
segunda potencialidad del cine comunitario para modificar 
los usos del cine en beneficio de los lazos de una comunidad 
con su territorio, porque posibilita registrar prácticas ances-
trales y explorar nuevas estéticas en los modos de relaciona-
miento espacial y sociocultural.

Si bien el concepto de indianización es utilizado por Freya 
Schiwy (2009) para referirse a procesos de descolonización 
del conocimiento a través del audiovisual en comunidades 
indígenas en Bolivia, las representaciones visuales, táctiles y 
orales, en las que el tejido, la cocina o los rituales representan 
una tecnología de conocimiento, son prácticas que la autora 
reconoce en comunidades indígenas en todo Latinoamérica 
(p. 9). Por otro lado, algunas de esas prácticas son también 
desarrolladas por otras comunidades ancestrales, como las 
afrodescendientes. Por ejemplo, la historiadora colombiana 
Clara Inés Guerrero, junto con otros profesionales en varias 
disciplinas de las ciencias sociales, reconocen que aunque 
la oralidad es el principal instrumento de conservación de 
memoria ancestral en San Basilio de Palenque (Guerrero 
et al., p. 39), y que los adultos mayores son los principales 

3Freya Schiwy (2009) reconoce que en las culturas indígenas existe un alto 
nivel de intertextualidad que permite desplegar diversas formas de comuni-
cación en la construcción y transmisión de conocimiento (p. 183).



E L  O J O  QU E  P I E N S A
Nº 32, enero - junio 2026 DOSSIER. EL DOCUMENTAL: SIGNIFICACIÓN Y VALOR SOCIAL /116

Los cortometrajes del 
colect ivo kuchá suto

El Colectivo de Comunicaciones narradoras y narradores de la memo-
ria Kuchá Suto de San Basilio de Palenque surgió entre 1998 y 
2001, cuando comenzó un proceso de formación y produc-
ción radial orientado al rescate de la lengua palenquera en 
la Institución Educativa Benkos Biohó, integrando a estu-
diantes, docentes y directivos en un ejercicio comunitario 
de comunicación y revitalización cultural (Cantillo Tur-
bay, 2020, p. 156). Sin embargo, desde el 2004 el colectivo 
amplió la perspectiva inicial, proponiendo trabajar más allá 
del entorno escolar e incorporar la formación y producción 
audiovisual. Con el paso del tiempo, el grupo fortaleció 
su organización, consolidó su proyecto comunicativo y, en 
2010, asumió la coordinación del Centro de Medios Audio-
visuales tras la creación de la Casa de la Cultura en San 
Basilio de Palenque (Cantillo Turbay, 2020, p. 156). Entre 
los objetivos principales del colectivo está la narración de 
los hechos que han afectado su territorio desde su propia 
perspectiva, como los desplazamientos forzados en la comu-
nidad de La Bonga4 en 2001, así como la conservación de 
su “identidad cultural desde la tradición oral y la cocina, los 
juegos, la medicina tradicional, las rezanderas, la champeta 
y los velorios [lumbalús]” (Martínez, 2020, p. 82). Para ello, 
Kuchá Suto utiliza el cine comunitario con el fin de fomentar 
lazos de reconocimiento y pertenencia al territorio y sus tra-
diciones culturales, haciendo uso de las potencialidades que 
esta forma de arte, como proceso, otorga a los habitantes 
del palenque.

Para exponer cómo este colectivo apoya una forma de 
territorialización a través del cine comunitario, en este 

4Las familias de La Bonga fueron desplazadas en 2001 tras años de resisten-
cia frente a la violencia y los enfrentamientos entre distintos actores armados 
en la zona. Una noche recibieron un panfleto que les decía que tenían que 
salir y debían desalojar en 24 horas, por lo que perdieron todas sus pert-
enencias (Cantillo Turbay, 2020, p. 161).

apartado se analizarán tres cortos cinematográficos5 que 
invitan a la reflexión sobre los intereses locales y la conser-
vación de la cultura palenquera. El propósito es identificar 
temáticas privilegiadas que permitan hilvanar, a través del 
cine, una conexión generacional para impulsar la unión y 
orgullo comunitario dentro de un territorio, lo cual funcio-
nará como el eje de análisis. Para dicha selección, se tuvo en 
cuenta lo que Clemencia Rodríguez (2011) considera crucial 
en el despliegue de los medios ciudadanos, a saber, aquellos 
tópicos que representan “identidades culturales locales, len-
guajes, estética [la performatividad] y personajes: todos los 
elementos que conforman el mundo vital de una comunidad” 
[traducción propia] (p. 243).

El orden de exposición propuesto tendrá que ver con la 
identificación de tres nodos fundamentales atados al eje 
principal. Con el primer corto, Plan de fuga (Gleidis Paola 
Salgado Reyes, 2018), se busca establecer un nodo atado a 
la historia, es decir, a la propia forma de entender y pro-
yectar parte de sus procesos históricos de resistencia como 
pueblo palenquero. Este video se entenderá como una base o 
cimiento. El segundo corto, Saberes tradicionales (Colec-
tivo Kuchá Suto, 2012), se estudiará como un nodo atado 
a las tradiciones, ya que expone prácticas y conocimientos 
locales que se quieren preservar. Así, representa pilares car-
gados de contenido representativo del palenque. Por último, 
el cortometraje Fausto (Rodolfo Palomino Cassianni, 2018) 
presenta la importancia del acompañamiento para sostener 
la vida de los integrantes del palenque, por lo que represen-
taría una cubierta de valores éticos para el cuidado colectivo. 
Este corto se entenderá como un nodo atado a la empatía 
como valor comunitario.

5Disponibles en: https://colectivokuchasuto.wixsite.com/kuchasuto/copia-
de-pro y en el canal de Youtube: https://www.youtube.com/@colectivoku-
chasuto.

https://colectivokuchasuto.wixsite.com/kuchasuto/copia-de-pro
https://colectivokuchasuto.wixsite.com/kuchasuto/copia-de-pro


E L  O J O  QU E  P I E N S A
Nº 32, enero - junio 2026 DOSSIER. EL DOCUMENTAL: SIGNIFICACIÓN Y VALOR SOCIAL /117

Plan de fuga (2018)

El corto dramatiza parte de la génesis social del pueblo, por 
lo que se usará para establecer una base o un primer nodo de 
análisis que se entenderá como una conexión con la historia 
palenquera. Por otro lado, en el video también convergen 
los que Clemencia Rodríguez (2011) expone como aspectos 
fundamentales de un medio ciudadano, porque en su mayor 
parte está narrado en lengua criolla palenquera, se exponen 
heroínas locales (Mambalá) y se muestran lugares relevantes 
para la formación cultural (como la plaza central o la selva). 
Utilizando elementos del docudrama, el video personifica 
el heroísmo de la mujer palenquera en una de las fugas de 
esclavos hacia el palenque, con lo que el video informa a 
las nuevas generaciones sobre el valor de sus ancestros. Así, 
el cortometraje es una forma de apropiación de la historia 
local, ya que es construida y contada por los propios palen-
queros sin intermediarios externos, lo que es uno de los 
objetivos principales de Kuchá Suto. 

Su estructura es pendular: inicia en una escena del pre-
sente, narra un pasado y regresa al presente. Para ello, hace 
uso de un posicionamiento espacio temporal que condiciona 
la experiencia del espectador. En palabras de Bordwell 
y Thompson (1995), esto permite la ruptura de estímulos 
uniformes a través de la película para guiar y diferenciar 
los momentos específicos de la obra mediante cambios en 
la puesta en escena (p. 163). Además, en el corto predomi-
nan los planos generales con el fin de mostrar siempre a 
los palenqueros como un grupo enlazado a su territorio. El 
corto comienza con un plano general en ángulo picado de un 
grupo de estudiantes adolescentes reunidos con su profesora 
en la plaza central del pueblo, donde se erige la estatua a su 
líder Benkos Biohó. Esta escena es relevante porque demarca 
un punto de vista que, como lo menciona Timothy Corrigan 
(1994), posibilita establecer un marco psicológico y cultu-
ral (p. 47) desde el cual los palenqueros se posicionan como 
dueños de sus discursos. Esto se hace porque, tanto visual 
como simbólicamente, trasladar a los estudiantes al espacio 

público del pueblo funciona como un gesto de arraigo y re-te-
rritorialización. Allí, el cine comunitario les permite ubicarse 
frente a la estatua de una figura emblemática y apropiarse del 
lugar para estudiar la historia del palenque, fortaleciendo su 
vínculo con las raíces ancestrales y promoviendo su sentido 
de pertenencia y orgullo comunitario.

La historia que cuenta la maestra se escenifica a través de 
un flashback. En él se narra la historia de Mambalá, una negra 
cimarrona que gracias al mapa trenzado en la cabeza de 
una de las jóvenes que la acompaña, luchó por mantener la 
unidad de un grupo de cimarrones durante su fuga hacia el 
territorio libre de palenque. El corto busca mostrar el valor de 
una mujer que, incluso arriesgando su vida, cuida la unidad 
del grupo que intenta recobrar su libertad. Esta parte del 
corto utiliza una puesta en escena propia de los palenqueros. 
Principalmente, es narrada en lengua palenquera y se focaliza 
en el cuidado colectivo y la necesidad de darle a los niños un 
mejor futuro, lejos de la esclavitud [0:03:55]. Además, se cui-
dan los atuendos de los esclavos, y la escenificación se hace en 
un bosque denso para mostrar el territorio cruzado por ellos 
en sus fugas, lo que es un claro compromiso con el realismo 
de la puesta en escena para exponer al espectador a imágenes 
de la vida de estos personajes (Corrigan, 1994, p. 49). De esta 
manera, se siguen exponiendo formas de arraigo con la histo-
ria local. La lengua, el conocimiento del bosque y el sentido 
de deber para con los niños que expone esta parte del corto-
metraje, puede entenderse como una estrategia de conexión 
generacional. Este mensaje de no abandono y de mantener 
la unidad es parte de lo que la maestra busca que los niños 
comprendan y repliquen (lo que refuerza la importancia de 
la clase en la plaza principal del pueblo). En este sentido el 
corto también funciona como herramienta didáctica para 
educar el sentido de comunidad.

El corto también resalta una tecnología de conocimiento de 
la cultura palenquera que funciona como una territorializa-
ción ancestral. El conocimiento del territorio, que se plasma 
en mapas trenzados en el pelo de las mujeres, funciona como 



E L  O J O  QU E  P I E N S A
Nº 32, enero - junio 2026 DOSSIER. EL DOCUMENTAL: SIGNIFICACIÓN Y VALOR SOCIAL /118

la guía que, durante la fuga6, les permite llegar al palenque 
[0:02:40]. Adicionalmente, este mapa requiere de formas de 
escritura y lectura particulares. Quien se enfrenta a él debe 
conocer bien el territorio para crear con o reconocer en las 
trenzas espacios físicos exactos7. En este momento, el corto 
usa transiciones a primeros y primerísimos planos para mos-
trar la lectura del mapa y la sagacidad de su líder, contras-
tando también con los planos generales que dominan la obra. 
Así, ponen en evidencia el trabajo grupal y su relación con el 
bosque como un territorio conocido. De esta manera, se con-
vierte en una estrategia de comunicación representativa de la 
cultura palenquera que se despliega en un contexto histórico 
y que se visualiza gracias a las herramientas tecnológicas del 
cine [figura 1].

Por otro lado, el cortometraje expone la tenacidad y sagaci-
dad de la mujer palenquera. No solo es Mambalá quien lidera 
el plan para resguardar a los niños rezagados en la fuga, sino 
que es un grupo de mujeres quienes se unen para regresar 
por ellos bajo el peligro de la persecución de los esclavis-
tas. La tenacidad se representa en la actitud de las mujeres 

6El video no se concentra en la enseñanza o proceso del trenzado, sino que 
muestra en contexto su valor de uso.
7Esto evidencia la existencia de tecnologías de conocimiento ancestral de 
las comunidades afrodescendiente que no son conocidas por públicos exter-
nos. Es decir, apunta implícitamente a la ignorancia de las clases histórica-
mente dominantes y valoriza las formas de percepción tradicionales de los 
palenqueros. Agradezco a la doctora Laura Podalsky por este apunte.

de ir en contra de las órdenes del líder del grupo, mientras 
la sagacidad se ejemplifica con el plan para despistar a los 
esclavistas. En este punto es importante la forma de comuni-
cación particular que establece Mambalá y su conocimiento 
del territorio. Escondiéndose entre los árboles e imitando 
sonidos de animales, logra evadir a los esclavistas y evitar 
que los niños sean capturados [0:08:33]. Este hecho la hace 
merecedora del reconocimiento del líder del grupo, quien 
cierra con una frase fundamental para entender este nodo: 
“vámonos al palenque, donde contaremos tus historias por 
siempre” [0:09:33]. Con esta frase no solo se ejemplifica el 
orgullo del líder del grupo, sino que se incentiva el orgu-
llo generacional. Rescatar a los niños y llevarlos a un lugar 
seguro permite la reproducción de los palenqueros. Es decir, 
la escena posibilita generar una conexión con los ancestros.

Por último, el corto regresa al presente para cerrar este 
arco de orgullo sobre la génesis social. Los niños se muestran 
más interesados por la historia y, especialmente, una niña 
menciona: “yo soy Mambalá y también llevo el mapa en mi 
cabeza” [0:10:24]. Esta forma de asimilación de los niños 
con sus heroínas ancestrales, en la plaza central del pueblo 
y bajo la estatua del líder fundador del palenque, es lo que 
permite generar una conexión de orgullo con la historia del 
pueblo. En última instancia, el mapa en la cabeza es también 
el reconocimiento de esa génesis. Así, la historia se anida con 
el eje fundamental de la conexión generacional y permite 

figura 1. 
Plan de fuga (Gleidis 
Paola Salgado Reyes, 2018).



E L  O J O  QU E  P I E N S A
Nº 32, enero - junio 2026 DOSSIER. EL DOCUMENTAL: SIGNIFICACIÓN Y VALOR SOCIAL /119

exponer este producto como una forma de apropiarse de una 
tecnología de la información para aportar a la territorializa-
ción ancestral de una colectividad. 

Saberes tradicionales (2012)

Este corto podría catalogarse como género documental con 
características de película ómnibus. Su carácter procesual e 
informativo lo convierte en una muestra cultural cuyo eje es 
la riqueza de la cultura palenquera. Representa un segundo 
nodo que podría denominarse una conexión con las tradi-
ciones; una construcción de pilares atados a la conservación 
de prácticas representativas. Gracias al cine comunitario, 
se documentan quehaceres y relaciones con el territorio 
para desplegar formas de conocimiento a través del diálogo 
intergeneracional. Son relevantes porque permiten recono-
cer que “la conservación de las formas de diversidad (natu-
rales y humanas) depende de un proyecto de vida basado 
en las prácticas y valores propios a la visión cultural de las 
comunidades (Escobar, 2010, p. 166). En el proceso se le 
entrega a los adultos mayores la palabra sobre los saberes 
ancestrales, es decir, autoriza sus voces para participar en la 
esfera pública del pueblo y representar parte de la memoria 
histórica. En el corto confluyen cinco videos sobre procesos 
pedagógicos relacionados con cinco frentes: áreas naturales, 
plantas medicinales tradicionales, cocinas tradicionales, cul-
tivos y siembras tradicionales, y tradición folclórica musical. 
En este caso, las cinco secciones del corto son el resultado 
de un trabajo del colectivo Kuchá Suto con estudiantes de 
secundaria en el que se plantean procesos diferentes de con-
gregación entre niños y adultos para registrar tradiciones 
ancestrales del palenque y su importancia dentro del cuerpo 
colectivo. Dicho trabajo responde a lo que los miembros del 
colectivo describen como su objetivo identitario: “por un 
futuro negro y bonito y porque la memoria es el verdadero 
sentido de una comunidad” (Navarro Díaz y Rodríguez, 
2015, p. 257). Así, se convierte en una forma de territoria-
lización ancestral del cine porque no se somete a prácticas 

comunes o a agentes externos que hablan sobre ellos, sino 
que ellos construyen sus propios mensajes sobre sus prácticas 
y deciden la relevancia de las imágenes que transmiten. Son 
videos para ellos, con el potencial de ser exportados para ser 
visto por otros. En otras palabras, despliegan una tecnología 
de conocimiento, un saber hacer propio de la comunidad 
palenquera que se documenta desde su perspectiva, donde 
es la misma comunidad quien se apropia de la cámara y su 
forma de narrar; contrario a las posibilidades del “cine de 
memoria popular” de Marta Rodríguez y Jorge Silva en los 
años 70. 

Ahora bien, las cinco áreas relacionadas en los procesos 
pedagógicos se enlazan en la necesidad de cuidar el cuerpo 
colectivo. La estrategia narrativa se basa en una representa-
ción procesual: un “cómo se hace”, proponiendo un nuevo 
entendimiento del realismo a través del documental y su 
compromiso político (Aguilera Skvirsky, 2020, p. 121) al 
retratar un saber de los palenqueros. Además, estos procesos 
son representados a través de mezclas entre primerísimos 
planos y planos medios que capturan el paso a paso de la 
elaboración de los productos. Similarmente, se usan planos 
generales para mostrar la relación de esos productos con la 
colectividad y la necesidad de conservar los espacios natura-
les que disfruta la comunidad. Esto ejemplifica el argumento 
de Clemencia Rodríguez de que a través de los medios ciuda-
danos las comunidades interactúan y generan estrategias de 
arraigo a su localidad. En primera instancia, con el primer 
video se incentiva el cuidado del territorio. La referencia a las 
áreas naturales permite a los adultos explicar a los niños la 
relevancia de las ciénagas y el agua para el palenque, y cómo 
los arroyos que las surten han sido lugares de interacción de 
los ciudadanos con el medio ambiente [0:02:41]. Esta es una 
forma de fomentar lazos de reconocimiento y orgullo con 
el territorio para incentivar su cuidado en, al menos, dos 
vías: para los niños que presencian el taller que imparten los 
mayores y para la comunidad que observa el video. Adicio-
nalmente, en el segundo video, la temática de los cultivos y 



E L  O J O  QU E  P I E N S A
Nº 32, enero - junio 2026 DOSSIER. EL DOCUMENTAL: SIGNIFICACIÓN Y VALOR SOCIAL /120

siembras tradicionales complementa esa necesidad de cuidar 
el agua y la tierra. En especial, el cultivo de la yuca es crucial 
para la economía de San Basilio de Palenque, por lo que 
los sabedores se encargan de enseñar las técnicas adecuadas 
para su cultivo. Nicasio Reyes, otro de los líderes del proyecto 
piloto, menciona que “los sabedores buscan transmitir los 
conocimientos para que permanezcan en la comunidad, en 
los jóvenes y niños” [0:07:53]. Esto es una forma de cuidar 
los medios de subsistencia que provee el territorio. Así, estos 
dos videos ejemplifican un pilar para educar la mirada sobre 
el paisaje local, la riqueza de sus tierras y su importancia para 
el futuro del pueblo. 

Los otros tres videos que componen este documental mues-
tran tecnologías de conocimiento históricas de los palenque-
ros. Estas prácticas representativas tienen mayor impacto al 
pensarlas como elementos para el cuidado y disfrute de la 
vida en comunidad: la cocina como conservación de los sabo-
res locales, las plantas medicinales como cuidado del cuerpo 
y el folclor musical como elemento que impulsa el canto y 
los sonidos autóctonos. Estos pilares se corresponden con el 
arraigo al cuerpo colectivo local. A través de diálogos inter-
generacionales, los mayores enseñan a los niños y a los espec-
tadores a tocar, reconocer y preparar no solo el producto, 
sino su significado colectivo. Es decir, construyen marcas 
registradas para enorgullecer el quehacer de los palenqueros. 

En primera instancia, los videos sobre la medicina tradicio-
nal y la gastronomía documentan el proceso de elaboración 
de los productos a través de planos secuencias y primerísi-
mos planos. Paralelamente, los sabedores se dirigen directa-
mente a los niños, aconsejándolos para que no dejen perder 
las técnicas tradicionales. En este caso, el reconocimiento 
de las plantas medicinales y su función se beneficia de las 
herramientas audiovisuales al permitirle al sabedor grabar los 
procesos de preparación mientras explica oralmente sus usos 
[0:05:24]. Así, se construyen formas alternativas de curación 
para sostener el bienestar físico, entregando herramientas a 
las nuevas generaciones para explorar el potencial natural 

que se halla en el territorio. De manera similar, en el video 
sobre la gastronomía local, se exponen técnicas tradicionales 
y alimentos importantes en la dieta palenquera. Una de las 
sabedoras, Narcida Casseres, enseña a sus nietas a preparar 
el arroz con coco, la mazamorra y el pescado para que per-
dure la cocina tradicional, mencionando los pasos a seguir y 
a evitar en los procesos de cocción [0:06:09]. Estos pasos y 
su interés de cuidar los sabores locales son los que llenan de 
contenido el pilar de las tradiciones del pueblo. 

El último video que compone el corto expone el com-
promiso de los mayores para enseñar a tocar instrumentos 
musicales a los jóvenes. Los instrumentos musicales y soni-
dos representativos del palenque se mezclan con técnicas de 
canto específicas y líricas que ejemplifican una tecnología de 
conocimiento de los palenqueros. Reunidos en una ronda, 
con tambores y maracas, el sabedor o sabedora guía la prác-
tica musical y el canto. En este caso, se usan primeros planos 
y planos generales para resaltar el diálogo intergeneracional. 
El líder de la ronda musical y sabedor menciona a los niños: 
“lo que yo sé estoy para enseñarlo a todos los que quieran 
aprender” [0:09:09]. Lo que es otro ejemplo de cómo se 
autorizan las voces de los adultos mayores para posibilitar la 
sobrevivencia de los conocimientos tradicionales y del valor 
de su cultura, mientras se incentiva a los niños a escuchar y 
participar de una congregación a través de la música. Con 
ello, el corto es un claro ejemplo de que el colectivo Kuchá 
Suto tiene su centro en la conservación cultural del palen-
que, donde “lo comunitario se cubre para generar archivo, 
memoria sonora y visual” (Navarro Díaz y Aguilar Rodrí-
guez, 2015, p. 258) [figura 2]. 

Este documental entra en consonancia con la propuesta 
de Molfetta (2017b) de que el cine comunitario es un cine 
situado, que fomenta procesos de unión necesarios en con-
textos específicos y cuyo proceso es más importante que el 
producto final (p. 83). En este caso, con el documental no 
solo se conservan los conocimientos de los sabedores, sino 
que se fomenta la congregación y el reconocimiento de las 



E L  O J O  QU E  P I E N S A
Nº 32, enero - junio 2026 DOSSIER. EL DOCUMENTAL: SIGNIFICACIÓN Y VALOR SOCIAL /121

necesidades del palenque. En conjunto, el trabajo del colec-
tivo Kuchá Suto a través de este corto funciona como ilustra-
ción de los pilares cargados de contenido tradicional en el 
proceso de territorialización ancestral. Adicionalmente, se 
podría decir que representa una técnica de seducción para 
los niños y espectadores. Las estrategias usadas para esta 
seducción tienen que ver con la exploración en campo y la 
experimentación directa de lo que los mayores han hecho y 
han aprendido a hacer a lo largo de sus vidas. En este sentido, 
el ecosistema del cine comunitario posibilita incentivar la 
curiosidad por aprender y aprehender el valor de la cultura, 
incitando sentimientos de orgullo, enfrentando el riesgo de 
desaparición al que se enfrentan las tradiciones de este tipo 
de comunidades.

Fausto (2018)

Fausto es el último corto en este análisis por una razón fun-
damental: expone por qué es crucial hilvanar lazos de afecto 
entre la comunidad palenquera. A través de una docu-fic-
ción, el corto retoma la historia de violencia y desplaza-
miento sufrida por la comunidad de La Bonga (aledaña a 
San Basilio de Palenque) en las últimas décadas y la usa 

para escenificar sus consecuencias y lo que puede sucederle 
al palenque mismo si no se fortalecen lazos comunitarios. El 
corto expone a un joven, llamado Fausto, que llega al palen-
que afectado psicológicamente por el asesinato de su familia 
en La Bonga. La estrategia visual tiene que ver con la expo-
sición de la causalidad entre las experiencias de violencia 
extrema y las necesidades de apoyo que tiene un ser humano 
afectado por ella. Según Bordwell y Thompson (1995), esto 
se logra en el cine a través de conexiones causales entre 
personajes que desencadenan ciertos hechos (p. 86). En el 
caso de Fausto, hay un claro interés por demostrar cómo el 
asesinato de sus seres queridos y el rechazo de su familia de 
acogida, exacerban una condición psicológica de abandono 
que termina con el suicidio del protagonista. Así, el corto 
representa un tercer nodo, el de la necesidad de crear una 
conexión empática entre los miembros del palenque.

El argumento central de la trama está en una discusión 
familiar entre los tíos y primos de Fausto en torno a qué 
hacer con una persona traumatizada y potencialmente vio-
lenta, incapaz de expresar sus emociones y que está siendo 
rechazado por la comunidad. Su prima (joven como él), quien 
previamente fue agredida por Fausto, estando él en medio 

figura 2. 
Saberes tradicionales 

(Colectivo Kuchá Suto, 2012).



E L  O J O  QU E  P I E N S A
Nº 32, enero - junio 2026 DOSSIER. EL DOCUMENTAL: SIGNIFICACIÓN Y VALOR SOCIAL /122

llegar al palenque. Eso permite identificar la vulnerabilidad 
de Fausto y enlazarla con la vulnerabilidad del palenque 
mismo. Es decir, que por medio de imágenes con violencia 
física y emocional, que revelan prácticas discriminatorias, se 
pone en debate cómo esas formas de relacionamiento pue-
den afectar la reinserción de un sujeto herido a la sociedad, 
lo que evidencia la importancia del acompañamiento a las 
víctimas del conflicto armado en la región. Así, la represen-
tación de esta “afectividad marginal” permitiría visibilizar, en 
el cortometraje, lo que Podalsky (2011) denomina una nueva 
política del afecto. La experiencia de Fausto funciona como 
un punto de enlace que ejemplifica la construcción de “alian-
zas afectivas” [affective alliances], las cuales, según la autora, 
contribuyen a instaurar nuevas sensibilidades comunitarias 
(p. 8). En este sentido, Fausto, logra direccionar la mirada 
del espectador hacia el valor de la unión del palenque. En 
otras palabras, proyecta la urgencia de cuestionar posibles 
formas de rechazo dentro de la comunidad para preservar el 
cuerpo colectivo del palenque, convirtiéndose en una forma 
de educar la mirada sobre puntos críticos sociales y sobre la 
necesidad de fortalecer vínculos afectivos perdurables.

En última instancia, el corto escenifica cómo la persistencia 
del trauma, mezclado con la falta de empatía y de preocupa-
ción por el dolor del otro, termina con el suicidio de Fausto 
[0:10:44]. Su familia de acogida, en especial los mayores, y 
la comunidad en general, se muestran sorprendidos, lo que 
permitiría establecer un debate en torno a la importancia de 
prestar atención temprana a quienes han sufrido daños por la 
guerra. De esta manera, el cortometraje posibilita construir 
un mensaje de empatía con el cual los espectadores pueden 
adentrarse a sus propios relacionamientos comunitarios. 
Siendo así, a través de este corto, el colectivo apunta a una 
cultura del cuidado que, como menciona Rincón (2020), es 
una de las potencialidades de la comunicación desde el terri-
torio, la cual está basada en la forma en que se crean sentidos 
y sentires atados a un proyecto político-cultural en conexión 
con la comunidad (p. 131).

de un delirio de recuerdos traumáticos, reconoce el valor y 
la necesidad de ayudarlo: “no estoy de acuerdo [con] que 
se vaya. Parece nuestro hermano mayor y necesita ayuda. 
Yo misma me caí al suelo” [0:08:13]. Esta línea cobra rele-
vancia porque establece el valor del apoyo comunitario. El 
reconocimiento de la vulnerabilidad del otro expone la nece-
sidad de fortalecer lazos comunitarios en el palenque. Sin 
embargo, la familia decide que el joven debe abandonar la 
casa porque aún siendo un familiar, está causando proble-
mas [0:08:49]. Después de escuchar la conversación de sus 
familiares, Fausto es atacado por recuerdos (por medio de 
flashbacks) del asesinato de sus padres y hermanos; así, el corto 
logra cuestionar el papel de la familia y de la comunidad en 
el cuidado colectivo. Esta estrategia de flashbacks apoya la 
causalidad de la historia al permitir al espectador relacionar 
poco a poco su contenido con el tiempo presente de video y 
establecer emotivamente relaciones de causa-consecuencia 
sobre el estado psicológico del personaje (Bordwell y Thomp-
son 1995, p. 84). Por un lado, los recuerdos traumáticos de 
Fausto posicionan a los espectadores dentro de un contexto 
de familiarización sobre el dolor del otro. Asimismo, la con-
versación familiar pone en contraste el análisis situacional de 
los adultos y de los jóvenes, dándole valor a la palabra de los 
menores. Esto no significa que se deslegitimen las voces de los 
mayores, sino que expone la necesidad de generar espacios 
de diálogo desde diferentes perspectivas para potenciar el 
cuidado colectivo. Con ello se evidencia lo que Navarro Díaz 
y Aguilar Rodríguez (2015) nombran como una forma que 
tienen los palenqueros de “generar sentidos en la gente, es 
decir, que la comunidad asigne significados a lo que ocurre 
o ha ocurrido en su contexto social” (p. 257) [figura 3].En 
este corto, la estrategia para generar sentidos en la gente se 
basa en lo que Herlinghaus (2009) denomina la “afectividad 
marginal”, por medio de la cual se desestabiliza un “espacio 
moral seguro” (p. 14). La comunidad, como espectadora, 
tiene acceso a imágenes del pasado de Fausto, atestigua parte 
de su sufrimiento y del rechazo al que debe enfrentarse al 



E L  O J O  QU E  P I E N S A
Nº 32, enero - junio 2026 DOSSIER. EL DOCUMENTAL: SIGNIFICACIÓN Y VALOR SOCIAL /123

Por otro lado, la alianza afectiva para (re)posicionar ese 
sujeto palenquero es potenciada por la actuación de niños y 
jóvenes en el corto. Los constantes primerísimos planos de 
Fausto turbado y en un evidente letargo emocional (que se 
asemeja a la locura), en contraste con los planos medios de 
su prima, quien lo defiende de la decisión de los adultos en 
la conversación familiar, representan imágenes de jóvenes 
sensibles desde las cuales se pueden explorar potenciales polí-
ticos. Esta estrategia es definida por Page et al. (2018) como 
el uso de un feeling child, con el cual se representan emociones 
activas o más susceptibles de activarse en contraposición con 
el sentir de los adultos y sus posturas con respecto a lo que 
sucede en el mundo (p. 4). Con ello, Fausto explora nuevas 
posibilidades de construir un mundo que quizá los adultos no 
logran descifrar por su forma de racionalizar (Page et al. 2018, 
p. 5). De esta manera, el corto logra materializar la necesidad 
de soporte afectivo a partir de expresiones sensibles y contra-
dictorias, puesto que un niño afectado por la violencia puede 
desarrollar traumas que terminen en tragedias. Siendo así, 
este corto de docu-ficción es una propuesta artística con valor 
político que aporta una forma de alianza afectiva a través 
del cine comunitario. Siguiendo la historia de violencia que 

ha sufrido el palenque y las necesidades de conservar lazos 
afectivos perdurables, Fausto representa una propuesta de 
re(territorialización) ancestral a través de cuestionar los lazos 
afectivos necesarios para preservar la vida comunitaria en el 
palenque. Estrategia que, igualmente, aporta a la construc-
ción de valores políticos de acompañamiento perdurables a 
la sociedad en general.

Gumucio Dagron (2014) explica que en general el audio-
visual es sostenible mientras fortalezca los mensajes de unión 
comunitaria con un lenguaje propio, establecido en la colec-
tividad (p. 61). Tejer este video como punto final del análisis 
del cine comunitario del colectivo Kuchá Suto, permite exponer 
la forma en la que la tecnología es adaptada a las necesidades 
de expresión de esta comunidad. Por otro lado, tanto en este 
como en los demás cortos, las imágenes y diálogos posibilitan 
una participación activa de los espectadores ya que el público 
deja de ser solo un receptor y es estimulado a reflexionar 
sobre el valor de la génesis social, las tradiciones locales y el 
acompañamiento8. 

8Esto se logra, también, gracias a los talleres de sensibilización y al trabajo 
social que acompañan los procesos de cine comunitario. El trabajo de campo 
que permita explorar en detalle estas dinámicas internas es un trabajo aun 
en proceso.

figura 3. Fausto (Rodolfo 
Palomino Cassianni, 2018).



E L  O J O  QU E  P I E N S A
Nº 32, enero - junio 2026 DOSSIER. EL DOCUMENTAL: SIGNIFICACIÓN Y VALOR SOCIAL /124

Por último, vale la pena recordar que el valor del cine 
comunitario está en cómo posibilita formas de sujeción de 
la comunidad no solo a un proceso audiovisual, sino a la 
normalización de valores de convivencia como parte de su 
cultura, y en cuyos procesos se puedan desarrollar “propues-
tas de orden político, social, cultural y económico” (Gumucio 
Dagron, 2014, p. 63). Esto permitiría denominar estos cortos 
como propuestas arraigadas en lo local; en el valor del terri-
torio, con el fin de fortalecer los lazos políticos del palenque. 
En este sentido, intentan construir “un sentido fuertemente 
territorializado de la experiencia audiovisual, un cine de veci-
nos para vecinos, donde reconocerse entre pares, de ambos 
lados de las pantallas” (Molfetta 2017b, p. 95). 

Cinect iv idad: 
unir los puntos nodales

En un documental que, según este análisis, formaría parte 
del nodo sobre las tradiciones culturales, llamado Madre 
monte de San Basilio de Palenque (Rodolfo Palomino 
y Diogenes Cabarcas, 2020), se expone cómo la corpora-
ción Madre monte acoge un grupo de mujeres adolescentes y 
adultas del palenque para enseñarles las técnicas y significa-
dos históricos del tejido. Para ellas, la mochila tiene como 
inicio un punto medio que representa el seno de la madre 
o la pacha mama. Esta es la parte inferior de la mochila y 
representa la conexión con la tierra y la base de la construc-
ción de los sueños de las tejedoras, según menciona Vanesa 
Tejedor Herrera, una de las líderes de los talleres [0:02:06]. 
La segunda parte es el cuerpo, que le da profundidad a 
la mochila y donde se pueden tejer figuras e intercambiar 
colores. La tercera es el mango o cargadera con la que se 
sostiene la mochila en el hombro de su portadora. Según 
Tejedor Herrera, estas tres etapas representan para las sabe-
doras una similitud con la vida del ser humano y sus ciclos 
vitales [0:08:20].

Este corto fomenta la unión comunitaria a través de los 
talleres sobre el tejido. Es decir, a través de ellos no solo se teje 

una mochila, sino la comunidad misma. Esto se evidencia con 
imágenes de las participantes no solo tejiendo sino realizando 
actividades de esparcimiento y dinámicas de conocimiento 
mutuo [0:03:30] y con las entrevistas a las participantes en 
las que resaltan el impacto del taller en sus vidas y cómo las 
motiva a seguir aprendiendo. Adicionalmente, las referencias 
al seno de la madre y a la tierra como parte principal de la 
mochila son formas de conexión inicial con el territorio vital. 
Conexión que se fortalece a medida que se continúa con el 
cuerpo y cargadera de la mochila y con el relacionamiento 
de las mujeres en el taller. De esta manera, el corto sobre 
estas tejedoras puede servir como analogía para analizar el 
proceso del audiovisual del colectivo Kuchá Suto, ya que en él 
se encuentra directamente relacionado el valor del territorio 
con el de los lazos comunitarios. La importancia del tejido 
no es únicamente por el producto (la mochila), sino por su 
valor representativo de la conexión comunitaria, similar a 
los talleres de cine.

Para desarrollar esta idea, las tres etapas de construcción 
de las mochilas pueden relacionarse con los nodos expuestos 
con los videos comunitarios del colectivo Kuchá Suto. La base 
o punto medio, que representa el seno o la pacha mama, se 
relaciona con el primer nodo atado a la génesis social o a la 
historia del palenque, es decir, a los cimientos. El cuerpo de 
la mochila guarda relación con los pilares que llenan de con-
tenido las tradiciones ancestrales porque les dan profundidad 
a quehaceres culturales representativos. Por último, la carga-
dera guarda relación con la representación de valores éticos 
que sostienen la comunidad; en este caso, a la concientización 
sobre la empatía necesaria para vivir en comunidad, lo cual 
es una forma de sostenimiento mutuo. Esta analogía posibi-
lita argüir que, similar al tejido de las mochilas, el proceso 
y producto del audiovisual comunitario puede considerarse 
un dispositivo de asistencia para hilvanar lazos colectivos con 
la historia, las tradiciones y la empatía. Es decir, que el cine 
comunitario funciona como el hilo que posibilita una forma 



E L  O J O  QU E  P I E N S A
Nº 32, enero - junio 2026 DOSSIER. EL DOCUMENTAL: SIGNIFICACIÓN Y VALOR SOCIAL /125

de tejido colectivo9. El video, como la mochila, tiene el poten-
cial de cargar y transmitir las historias de una comunidad 
y generar sus propios significados, adaptando los medios a 
sus propias necesidades de comunicación. En este caso pun-
tual, sobre una necesidad específica o eje fundamental que 
se identificó en este texto como una conexión generacional 
para preservar la identidad cultural palenquera10. 

Según el estudio citado en este texto sobre San Basilio de 
Palenque: 

el palenquero se fortalece, casi como un oficio, en la defensa de 
su espacio vital garantizado por la práctica cotidiana de la con-
vivencia solidaria que permite el asentamiento de la familia, el 
cultivo del territorio y la organización social fundamentada en 
su historia11 (Guerrero et al. 2002, p. 28). 

Siguiendo esta línea, el cine comunitario funciona como un 
dispositivo de fortalecimiento del sentimiento y del ser palen-
quero. Es decir, apoya la postura de Escobar (2010) de que 
posibilitar un encuadre basado-en-lugar, asumiendo la parti-
cularidad de un territorio que se habita, permitiría la emer-
gencia de un lazo entre la historia, la cultura, el ambiente y 
la vida social para construir una conciencia espacial asentada 
en un proyecto de vida colectivo (p. 74). 

9Un primer acercamiento a esta idea de los medios de comunicación como 
hilos de un tejido es desarrollado por la ACIN, una asociación de 14 resguar-
dos y 16 cabildos indígenas en el Cauca colombiano y quienes desarrollan 
el programa “Tejido de comunicación”. El cineasta ecuatoriano Pocho 
Álvarez en su estudio sobre el cine comunitario en Colombia que recoge 
Alfonso Gumucio Dagron (2014), resalta que para esta colectividad el tejido 
de comunicación tiene en cuenta todos los medios como la radio, el internet, 
la televisión o el audiovisual para impulsar trabajos de reflexión, debate y 
ejercicio de la democracia comunitaria (p. 288).
10Los videos seleccionados permiten identificar problemáticas concretas y 
analizar las soluciones propuestas por los líderes comunitarios.
11Este estudio no busca suplantar la visión local de los palenqueros sobre su 
propia cultura. Se reconoce la diferencia entre historiadores profesionales 
hablando del pasado y presente de una cultura versus la palabra y modos 
de expresión de los integrantes de esa cultura sobre sí mismos. La cita es 
relevante porque ejemplifica una visión externa sobre lo que los mismos 
palenqueros han expuesto sobre su cultura a través de los videos analizados 
en este trabajo.

Con estos videos se muestra el valor de la colectividad en 
un territorio; ellos son parte de la integración de una historia 
común en la comprensión del pueblo, como lo exponían el 
cineasta Boliviano Jorge Sanjinés y el grupo Ukamau (1979, 
p. 61). Así, puede explicarse que el sostenimiento de este 
tipo de prácticas que congregan y fortalecen lazos cultura-
les entre los miembros de una comunidad y entre ellos con 
su historia y su territorio sea una de las potencialidades del 
audiovisual comunitario. En este caso, ese potencial está en 
que sea la herramienta con la que se hilvanan los nodos con 
el eje fundamental de análisis para fortalecer lazos colectivos 
en San Basilio de Palenque. Por otro lado, la exposición de 
tecnologías de conocimiento específicas de una comunidad, 
que se conservan como valores históricos y culturales, abre 
paso para explotar las potencialidades del cine de narrar con 
imágenes y voz, de trabajar en equipo y de difundirse en la 
esfera pública. La unión de esas tecnologías de conocimiento 
con las herramientas tecnológicas del cine para conservar 
conexiones generacionales en una comunidad, para fomentar 
el orgullo por sus tradiciones y formas de vida y para generar 
lazos de afecto entre ella con su territorio es lo que podría 
denominarse, en los cortos seleccionados, una cinectividad. 
La cinectividad, como proceso de hilvanar, posibilita que el 
cine funcione como herramienta de transformación del len-
guaje y agente de territorialización; como impulsor de lazos 
empáticos y de conector generacional.

Cabe aclarar que este proceso de cinectividad no es una 
fórmula fija para guiar el desarrollo de proyectos de cine 
comunitario. Los tres nodos expuestos en este texto son el 
resultado de un análisis de algunos productos audiovisuales 
del colectivo Kuchá Suto, pero cada comunidad se enfrenta 
a diversos factores y contextos históricos, políticos y socia-
les diferentes que requerirían un análisis puntual. Es decir, 
que en otros análisis podrían surgir otros nodos que girarían 
alrededor de un eje de enlace diferente para llevar a buen 
término sus procesos y objetivos. El valor de la cinectividad 
está en poder encontrar e hilvanar esos puntos de enlace 



E L  O J O  QU E  P I E N S A
Nº 32, enero - junio 2026 DOSSIER. EL DOCUMENTAL: SIGNIFICACIÓN Y VALOR SOCIAL /126

que hagan de los procesos del audiovisual alternativo una 
herramienta que potencie el empoderamiento ciudadano, 
fomente lazos de afecto entre sus congéneres y se convierta 
en un arma política fuerte. En otras palabras, la cinectividad 
es algo que se alcanzaría en procesos de congregación comu-
nitaria donde se puedan evaluar las necesidades específicas 
que enfrenta una comunidad y para los cuales las tecnologías 
del cine puedan aportar una nueva visión ciudadana.

Conclus iones

El audiovisual comunitario surge como una forma de trans-
formación del lenguaje para conservar la memoria y forta-
lecer lazos sociales en comunidades históricamente margi-
nadas que alzan su voz para participar en la esfera pública. 
A través de la congregación, dentro de espacios seguros y 
la división de tareas para hilvanar un mensaje colectivo de 
unión, los procesos de cine comunitario buscan fortalecer 
lazos entre sus ciudadanos y entre ellos con el territorio al 
apropiarse de los discursos sobre sí mismos y documentar 
su realidad proponiendo nuevas formas de relacionamiento 
político tanto interno como con la sociedad en general. Al 
referirse a las propuestas cinematográficas desarrollas por 
comunidades con cargas históricas coloniales en América 
Latina, este texto propone la conceptualización de la terri-
torialización ancestral del cine. Con este concepto se busca 
generalizar la propuesta de la indianización del cine pro-
puesta por Freya Schiwy (2009) en otras comunidades con 
procesos históricos de descolonización y con tecnologías 
de conocimiento propias que se conservan ancestralmente. 
Dichas comunidades usan la tecnología para transformar 
las imposiciones del cine comercial y desplegar mensajes de 
orgullo por sus raíces y tradiciones. 

Estas potencialidades del cine comunitario se expusieron a 
través de la identificación de tres temáticas fundamentales en 
el trabajo de colectivo Kuchá Suto de San Basilio de Palenque. 
Para ello, se establecieron tres nodos de entendimiento de su 
mensaje de unión comunitaria: un nodo atado a la historia, 

otro a la tradición y un último atado a la empatía como valor 
cultural. La unión de estos puntos nodales a partir de un eje 
fundamental (la conexión generacional) para posibilitar lazos 
afectivos y territorializar la experiencia de los ciudadanos a 
través de las tecnologías del cine es lo que se ha denominado 
una cinectividad. 

El cine comunitario como dispositivo de cinectividad 
reclama, además, un derecho a mostrar para documentar la 
realidad de la población, fortalecer imaginarios colectivos y 
preservar valores culturales. Las formaciones y sensibilizacio-
nes para estudiar la historia y el valor de la cultura permiten 
también adquirir una mirada crítica sobre una comunidad 
y expresar las necesidades de la población. Esto es relevante 
porque posibilita conectar la visualidad con la manera en 
que se perciben y ordenan los espacios. Es decir, cómo el 
despliegue de ciertas imágenes sirve para construir narrativas 
de progreso sostenibles. Esto es, contestar dinámicas de poder 
sobre cuerpos y territorios históricamente aislados. En otras 
palabras, el cine comunitario tiene el potencial de reconfigu-
rar el valor político de la mirada de una comunidad sobre sí 
misma y de cómo se manifiesta ante el mundo, permitiendo 
preservar el valor y la diversidad cultural a través de la re-te-
rritorialización de su paisaje audiovisual. 

Para finalizar, la cinectividad se propone como un elemento 
de análisis no solo de las estructuras que convergen en el 
quehacer del cine comunitario —como redes institucionales, 
colaboraciones barriales, entidades gubernamentales o pri-
vadas, etc.—, sino también los procesos y decisiones internas 
en torno a lo que motiva esa reunión para hacer cine. Con 
ello, se pretende incentivar un análisis más completo de los 
procesos de cine comunitario. Sin embargo, con este texto 
también se plantea el reto de un trabajo de campo extenso 
para analizar cómo la cinectividad funciona al interior de 
los colectivos y durante los procesos de difusión y discusión 
de las películas en la comunidad. Dicho trabajo se encuentra 
aún en proceso. 



E L  O J O  QU E  P I E N S A
Nº 32, enero - junio 2026 DOSSIER. EL DOCUMENTAL: SIGNIFICACIÓN Y VALOR SOCIAL /127

Bibliografía Aguilera Skvirsky, S. (2020). The process genre: Cinema and the aesthetic of  labor. Duke 
University Press.

Cantillo Turbay, L. (2020). Comunicación local, paz y territorio: una apuesta que 
transforma. En J. Sánchez Castiblanco y L. Cantillo Turbay (eds.), Sentidos locales: 
Reflexiones sobre colectivos de comunicación en Colombia (pp. 148-167). Mincultura.

Corrigan, T. (1994). A short guide to writing about film. Watson-Guptill Pubns.
Domínguez Domingo, J. C. (2021). Cine comunitario en Morelos: convergencia tecnológica y 

cultural en la creatividad colectiva. Universidad Nacional Autónoma de México; Cen-
tro Regional de Investigaciones Multidisciplinarias. https://doi.org/10.22201/
crim.9786073049740e.2021

Escobar, A. (2010). Territorios de diferencia: Lugar, movimientos, vida, redes. Popayán: Envión.
Guerrero, C., Hernández Cassiani, R. D., Pérez Palomino, J. N., Pérez Tejedor, J. P. 

y Restrepo, E. (2002). Palenque de San Basilio: Obra maestra del patrimonio intangible de la 
comunidad. Bogotá: Presidencia de la República de Colombia. https://hdl.handle.
net/11227/7435

Gumucio Dagron, A. (Coord.). (2014). El cine comunitario en Latinoamérica y el Caribe. 
Quito: Consejo Nacional de Cinematografía y Ministerio de Cultura y Patrimonio.

Herlinghaus, H. (2009). Violence without guilt: Ethical narratives from the Global South. New 
York, NY: Palgrave Macmillan.

Martín-Barbero, J. (1987). De los medios a las mediaciones. Comunicación, cultura y Hege-
monía. Barcelona: Editorial Gustavo Gili.

Martínez, M. A. (2020). Contarse, contar y ser tenido en cuenta. En J. Sánchez 
Castiblanco, J. y L. Cantillo Turbay (eds.), Sentidos locales: Reflexiones sobre colectivos de 
comunicación en Colombia (pp. 80-85). Mincultura.

Molfetta, A. C. (2017a). Introducción. En A. C. Molfetta (org.), Cine comunitario 
argentino: Mapeos, experiencias y ensayos (pp. 17-27). Buenos Aires: Teseopress.

Molfetta, A. C. (2017b). De la vanguardia a la resistencia. La teoría del Tercer Cine 
revisada por el cine comunitario. En A. C. Molfetta (org.), Cine comunitario argentino: 
Mapeos, experiencias y ensayos (pp. 77-103). Buenos Aires: Teseopress.

Molfetta, A. C. (2017c). Colectivo y comunitario. Voces y economías del cine como 
resistencia al neoliberalismo en el Gran Buenos Aires Sur. En A. C. Molfetta (org.), 
Cine comunitario argentino: Mapeos, experiencias y ensayos (pp. 105-130). Buenos Aires: 
Teseopress.

Navarro Díaz, L. R. y Aguilar Rodríguez, D. E. (2015). Las historias de Palen-
que empiezan en la calle: Jóvenes, comunicación y cambio social. Nómadas, (43), 
252-265.



E L  O J O  QU E  P I E N S A
Nº 32, enero - junio 2026 DOSSIER. EL DOCUMENTAL: SIGNIFICACIÓN Y VALOR SOCIAL /128

Page, P., Selimovic, I. y Sutherland, C. (Eds.). (2018). The Feeling Child: Affect and Politics 
in Latin American Literature and Film. Lexington Books.

Podalsky, L. (2011). The politics of  affect and emotion in contemporary Latin American cinema: 
Argentina, Brazil, Cuba, and Mexico. Palgrave Macmillan.

Red de Cine Comunitario de Latinoamérica y El Caribe. (s.f.). Críticas. Recu-
perado en diciembre de 2023, de http://cinecomunitarioenr.wixsite.com/
cinecomunitario/criticas

Rincón, O. (2020). Comunicación desde el territorio, con la gente y por la demo-
cracia. En J. Sánchez Castiblanco, J. y L. Cantillo Turbay (eds.), Sentidos locales: 
Reflexiones sobre colectivos de comunicación en Colombia (pp. 122-131). Mincultura.

Rodríguez, M. y Silva, J. (1988). Colombia: la memoria popular. Entrevista con 
Marta rodríguez y Jorge Silva [1977]. En Hojas de cine. Testimonios y documentos del 
nuevo cine latinoamericano (Vol. 1) (pp. 202-209). México, D.F.: Fundación Mexicana 
de Cineastas, A.C.; Universidad Autónoma Metropolitana.

Rodríguez, C. (2008). Lo que le vamos quitando a la guerra: Medios ciudadanos en contexto de 
conflicto armado en Colombia. Bogotá: Friederich Ebert Stiftung.

Rodríguez, C. (2011). Citizens’ media against armed conflict: Disrupting violence in Colombia. 
Minneapolis: University of  Minnesota Press.

Ruíz Marín, E. (2004). Una propuesta metodológica para la investigación de las 
mediaciones. Punto Cero, 9(8), 64-68.

Thompson, K. y Bordwell, D. (1995). El arte cinematografico: Una introduccion. Barcelona: 
Paidos.

Sanjinés, J. y Grupo Ukamau. (1979). Teoría y práctica de un cine junto al pueblo. México: 
Siglo XXI.

Schiwy, F. (2009). Indianizing film. New Brunswick / Londres: Rutgers University Press.
Schroeder Rodríguez, P. A. (2023). Cine comunitario de pueblos originarios en 

Abya Yala en el siglo XX. El ojo que piensa, (26), 9-23. https://doi.org/10.32870/
elojoquepiensa.v0i26.400

Filmografía Kuchá Suto. (Director). (2012). Saberes tradicionales [Video]. Colombia: Kuchá 
Suto. https://www.youtube.com/watch?v=6aFj4d-Sn2I

Salgado Reyes, G. P. (Directora). (2018). Plan de fuga [Video]. Colombia: Kuchá 
Suto. https://www.youtube.com/watch?v=teYLsNlmLqs&t=645s

Rodríguez, M. A. y Silva, C. (Directores). (1975). Campesinos. Colombia: Fun-
dación Cine Documental Colombiano.

http://cinecomunitarioenr.wixsite.com/cinecomunitario/criticas
http://cinecomunitarioenr.wixsite.com/cinecomunitario/criticas
https://www.youtube.com/watch?v=6aFj4d-Sn2I
https://www.youtube.com/watch?v=teYLsNlmLqs&t=645s


E L  O J O  QU E  P I E N S A
Nº 32, enero - junio 2026 DOSSIER. EL DOCUMENTAL: SIGNIFICACIÓN Y VALOR SOCIAL /129

J o h n  J a i m e  H u r t a d o  C a d a v i d  es colombiano. Es profesional en filo-
sofía con una maestría en narrativas culturales de la Universidad de Tübingen. 
Actualmente cursa un doctorado en estudios culturales y literarios latinoameri-
canos en La Universidad Estatal de Ohio. Su investigación actual es sobre cine 
latinoamericano, especialmente el cine comunitario de comunidades marginadas 
en Colombia. Su última publicación fue “Estrategia de contravisualidad del cine 
colombiano en la película Matar a Jesús (Mora Ortega, 2018)” en 2025.

Rodríguez, M. A. y Silva, C. (Directores). (1972). Chircales. Colombia: Fundación 
Cine Documental Colombiano.

Rodríguez, M. A., Ospina, L. y Silva, C. (Directores). (1982). Nuestra voz de 
tierra, memoria y futuro. Colombia: Instituto Cubano del Arte e Industrias 
Cinematográficos (ICAIC); Rodríguez-Silva.

Solanas, F. y Getino, O. (Directores). (1968). La hora de los hornos. Bolivia: 
Grupo Cine Liberación.

Palomino Cassiani, R. (Director). (2018). Fausto [Video]. Colombia: Kuchá Suto. 
https://www.youtube.com/watch?v=a5_H36RUDpk

Palomino Cassiani, R. y Cabarcas, D. (Directores). (2020). Madre monte de San 
Basilio de Palenque [Video]. Colombia: Kuchá Suto. https://www.youtube.
com/watch?v=fgfBNdOZ5tU&t=2s

https://www.youtube.com/watch?v=a5_H36RUDpk

